
Živa spoznaja prirode

Intelektualni pad i duhovno

uzdizanje od grijeha

SD 220

Rudolf Steiner

Dvanaest predavanja održanih u Dornachu, od 5. do 28. siječnja 1923.



2 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

SADRŽAJ

I Prvo predavanje, Dornach, 5. siječnja 1923. 5

Odnos ranijeg čovječanstva prema Kristu kao biću Sunca. Iskustvo 

Njegove 'naknadne slike' u kozmičkom Suncu do 4. stoljeća po Kristu. 

Julije Otpadnik. Od tada, emancipacija duše od eterskog tijela: 

početak 'nužnosti po Kristu'. 'Među stoljeća' do Kopernika, Galileja, 

Keplera. Od tada su se moći spoznaje skupile u samoj duši; pojava 

matematičkog i znanstvenog svjetonazora; mogućnost pronalaska život

Krista u sebi kao potpore jastva.

II Drugo predavanje, Dornach, 6. siječnja 1923. 16

Siromaštvo znanja i skrivena mogućnost znanja u današnjim 

akademskim studijima. Mogući rezultat dosadašnjeg proučavanja 

prirodnih znanosti: 'potiskivanje znanja'; proučavanje znanosti duha: 

'duhovni nedostatak daha'; iskustva bi mogla potaknuti čežnju i 

sposobnost za stvarnim duhovnim prodiranjem. - O mogućnosti 

obavljanja svoje dužnosti prema budućnosti čovječanstva kroz 

individualnu predanost antropozofskom pokretu. Neophodno 

njegovanje duhovnog i duševnog života u kojem se s ozbiljnošću, 

razumijevanjem i snagom susreću starije i mlađe generacije.

III Treće predavanje, Dornach, 7. siječnja 1923. 23

Stanja svijesti i njihov odnos prema članovima čovjekova bića. 

Horizontalni smjer percepcije i imaginacije (dnevna svijest). Učinci 

metala koji izviru iz dubine Zemlje i odgovarajuće usmjerenje osjećaja 

kod ljudi (svijest sna; imaginacija). Učinci koji dolaze od zvijezda i 

odgovarajući smjer volje kod ljudi (svijest spavanja; inspiracija). 

Patološki i neopravdani oblici proširene percepcije. Početna primjena 

na samospoznaju; znanje srca. Istinsko znanje o ljudskoj prirodi 

prema 'tijelu', 'duševnoj osnovi života', i 'duhovnom- vitalizirajućem'. 

Nagovještaji toga u Goetheovom 'Wilhelm Meister'.

IV Četvrto predavanje, Dornach, 12. siječnja 1923. 34

J. Böhme, G. Bruno i F. Bacon kao predstavnici prijelaznog razdoblja 
od starih tradicija mudrosti prema materijalizmu. Još uvijek svjesna 

upletenost nadosjetilnog zla, magije i unutarnjeg znanja kod 

karakterističnih likova Srednjeg vijeka (Merlin, Faust) i kod posljednjih

mistika.

V Peto predavanje, Dornach, 13. siječnja 1923. 44

Stvarnost živih procesa soli, sumpora i žive, nasuprot mrtvim 



3 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

apstrakcijama današnje prirodne znanosti. Proces soli u 

prehrambenom i osjetilnom životu: preoblikovanje misli svijeta u 

eterskom tijelu; stara vidovitost. Proces sumpora: goruća intervencija 

astrala kroz zračni element u kojem se rađa volja. Ravnoteža u procesu

žive. Böhme, Bruno, Bacon. Zamjena prijašnjeg unutarnjeg doživljaja 

svjetonazora slobodnim, duhovnim pogledom na vanjski svijet u 

budućnosti.

VI Šesto predavanje, Dornach, 14. siječnja 1923. 55

Nužna unutarnja konsolidacija Antropozofskog društva. Otuđenje 

čovjeka od njegovog duhovnog bića od 4. stoljeća prije Krista; uništenje

helenističke kulture. Preokret odnosa između duhovno-duševnog i 

fizičko-eterskog tijekom spavanja i buđenja od ovog vremena. 

Civilizacijsko spavanje sadašnjosti. Antropozofija kao poziv na novo 

buđenje svijeta.

VII Sedmo predavanje, Dornach, 19. siječnja 1923. 64

Istina, ljepota, dobrota. Osjećaj bivanja u fizičkom tijelu i istinitost 

ljudskog bića; povezanost s pred zemaljskim. Usidrenost ljudskog bića 

u eterskom tijelu kroz iskustvo lijepog; Grk i ljepota; povezanost 

sadašnjeg zemaljskog sa duhovnim u izgledu. Živa percepcija astralnog

tijela kroz dobrotu: sposobnost doživljavanja suštine druge osobe; 

polazište morala; veza sa zagrobnim svijetom.

VIII Osmo predavanje, Dornach, 20. siječnja 1923. 71

Iskustvo prirodne duhovnosti u drevno doba i njezin gubitak danas. 

Elementarna bića kao odgojitelji i njegovatelji ljudskih spoznajnih 

moći; njihovo povlačenje s razvojem slobode. Slikovito, realistično 

shvaćanje prirodnih oblika ('razumijevanje jezika prirode') kao zahvala 

duhovima prirode (primjer: riba ptica). Posljedice takvog svjetonazora 

na život Antropozofskog društva. Osjećaj za činjenice, osjećaj za 

ljepotu, dobrotu, kao polazišta za izgradnju antropozofske zajednice.

IX Deveto predavanje, Dornach, 21. siječnja 1923. 81

Pad i svijest o grijehu. Povezanost moralnog i intelektualnog pada; 

pojava 'granica znanja'. Duhovno uzdizanje grijeha iz slobodnog, 

energičnog shvaćanja misli. Proširenje znanja u kozmičko kao put do 

razumijevanja Krista. O poniznosti i ponosu. Opasnost od sektaštva.

X Deseto predavanje, Dornach, 26. siječnja 1923. 92

Propadanje današnje kulture svijesti pod čarima srednjovjekovnog 

mišljenja i dubljih, živih sila pred zemaljskog u ljudima. Gubitak 



4 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

preegzistencije i razvoj znanosti koja se fokusira samo na ono 

razumno. Nužno proširenje goetheanizma na metamorfozu ljudskog 

oblika (lubanje). Otkrivenje pred zemaljskog u ljepoti za Grke. Ispravno

shvaćen pad u grijeh i obnovljena kristologija. Antropozofija kao živi 

sadržaj ljudskog razvoja.

XI Jedanaesto predavanje, Dornach, 27. siječnja 1923. 102

Podrijetlo današnjeg intelektualnog života u skolastici. Realizam kao 

završna točka poimanja prošlog živog duha; nominalizam kao polazište

modernog intelektualizma: gubitak modela Oca u pogledu na prirodu; 

mogućnost ateizma; Gubitak Trojstva. Traganje za razumijevanjem 

Krista u njegovoj neovisnosti. Poznavanje Krista kao dovršitelja djela 

Oca kroz buđenje sudbine u zemaljskom jastvu. Novi realizam 

antropozofije.

XII Dvanaesto predavanje, Dornach, 28. siječnja 1923. 111

Suvremeni čovjek i teret povijesti; H. Grimm; gospođa Nietzsche; 

Nesposobnost za kreativnost u životu svijeta. Moralni i antimoralni 

impulsi kao sjeme budućeg prirodnog poretka. Sadašnje prirodno kao 

učinak moralnih impulsa iz prošlosti. Nesvjesni prodor prirodne 

znanosti u moral (ili moralno zlo) sila prirode (svjetlo; elektricitet). 

Obnova civilizacije iz temelja ljudskosti (poniranje u duh jezika; 

euritmija).



5 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

 I. PRVO PREDAVANJE

Dornach, 5. siječnja 1923.

Danas, nakon predavanja koja sam održao tijekom posljednjih dana u sada

ugašenom Goetheanumu, o povezanosti ljudi i tijeka godine, te o uvidima

vezanim za tu povezanost, želio bih vas još jednom vratiti u doba koje smo

često razmatrali i koje moramo u potpunosti razumjeti, ako želimo ispravno

razumjeti sadašnji razvoj čovječanstva. Govorili smo o mogućnosti da se

procesi unutar čovjeka odvijaju na određeni način, procesi koji se mogu

stalno iznova prepoznati u tijeku godine. Također sam istaknuo kako je

stara znanost misterija, imala za cilj širiti takvo znanje među onima koji su

za njega bili prijemčivi. Širenje takvog znanja, imalo je za cilj ojačati

čovjekovo mišljenje, osjećanje i volju, cjelokupnu povezanost čovjeka sa

svijetom.

Sada se možemo zapitati: što je ljudima u ranijim vremenima omogućilo da

od samog početka razumiju ovaj odnos između čovjeka, mikrokozmosa i

većeg svijeta, makrokozmosa, kako se on izražava u tijeku godine? Jer ljudi

su imali to razumijevanje. Imali su to razumijevanje jer je u tim ranijim

vremenima, duševna nutrina čovjeka bila čvršće vezana za etersko tijelo, ili

tijelo formativnih snaga, nego što je to slučaj danas. Iz skiciranih opisa koje

sam mogao dati u francuskom ciklusu, znamo da kada čovjek prođe kroz

svoj nadosjetilni životni put između smrti i novog rođenja, nakon što je

poslao duhovnu klicu svog fizičkog tijela na Zemlju, i, kao duševno-duhovno

biće, još nije sišao prije začeća, on tada iz kozmosa prikuplja snage

kozmičkog etera, i iz njega formira svoje etersko tijelo, koje tako posjeduje

prije nego što se ujedini sa svojim fizičkim tijelom. Dakle, čovjek iz duhovnih

nadosjetilnih svjetova silazi na takav način, da prvo odijeva svoj duhovno-

duševni element svojim eterskim tijelom. Zatim se ujedinjuje s onim što mu

je preneseno kao fizičko tijelo kroz fizičku struju nasljeđivanja, preko oca i

majke.

U ranijim vremenima ljudske evolucije, veza u koju su ljudi mogli stupiti sa

svojim eterskim tijelom prije svog zemaljskog života, bila je mnogo intimnija

nego što je bila i jest kasnije. Ta intimnija veza s eterskim tijelom omogućila

je starijem čovječanstvu da shvati što se mislilo, kada je iz misterija izašlo

sljedeće: ono što se vidi kao fizičko Sunce izraz je nečeg duhovnog. - Bilo je

prisutno razumijevanje kada se govorilo o duhu Sunca. Bilo je prisutno

razumijevanje jer bi, s obzirom na intimnu vezu između čovjekova duhovno-

duševnog bića i eterskog tijela, ili tijela formativnih sila, ljudima izgledalo

prilično glupo vjerovati da ta fizička kugla plina, o kojoj nam, naprimjer

govori moderna astrofizika, lebdi negdje gore u kozmosu. Tim starijim

ljudima činilo se samorazumljivim da nešto duhovno pripada ovom fizičkom



6 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

elementu. A taj duhovni element bio je upravo ono što se u svim tim drevnim

misterijima prepoznavalo i štovalo kao duh Sunca.

Sada možemo - naravno, sve su ove stvari samo približno točne, ali su u biti

ipak istinite - reći da je 4. stoljeće nove ere bilo razdoblje u kojem ljudi koji

su sišli iz duhovnog nadosjetilnog svijeta, više nisu imali ovu intimniju vezu

s eterskim tijelom, ili tijelom formativnih sila. Ta je veza bila labavija. stoga

je postajalo sve jasnije i jasnije, da će čak i u fizičkom zemaljskom životu,

ljudi moći koristiti samo svoja fizička tijela kada, ako smijem tako reći,

pogledaju prema nebu. U ranijim vremenima, kada bi ljudi gledali prema

nebu, vidjeli bi Sunce, ali iznutra bi se javljao impuls da u tom Suncu ne

vide samo nešto fizičko, već da znaju da je s njim povezano nešto duhovno-

duševno. Nakon 4. stoljeća poslije Krista, moglo se koristiti samo fizičko

tijelo, fizičke oči, kroz koje pogled, kada bi lutao prema van, više nije bio

podržan snagom eterskog tijela ili tijela formativnih sila. Stoga se sve više

vidjelo samo fizičko Sunce. A o postojanju duha Sunca, moglo se poučavati

samo zato što su ga ranije generacije znale, i zato što je to postojalo kao

tradicija. Naprimjer, Julije Apostata, Otpadnik, naučio je od svojih učitelja,

kao što sam ranije rekao, da takav duh postoji. Sada, ovaj duh Sunca, kao

što znamo, spustio se na Zemlju kroz otajstvo Golgote. Premjestio je svoj

nebeski put dolje, i transformirao ga u zemaljski životni put, usmjeravajući

svoju buduću aktivnost od otajstva Golgote, prema vođenju razvoja ljudi

unutar područja aktivnosti Zemlje.

Primjećujete: dvije vremenske točke se ne podudaraju. Vremenska točka

otajstva Golgote - kako nam danas izgleda kada se osvrnemo na nju?

Moramo reći: u ovoj vremenskoj točki, Krist, vrhovno biće Sunca, prolazi

kroz otajstvo Golgote i sjedinjuje se sa zemaljskom egzistencijom. Popularno

rečeno: od te vremenske točke Krist je na Zemlji. Vidjeti duha Sunca ljudima

je bilo moguće do 4. stoljeća poslije Krista, jer su do tada bili intimnije

povezani sa svojim eterskim tijelom, ili tijelom formativnih sila.

Iako je sam Krist već bio na Zemlji, sve do 4. stoljeća Sunce se još uvijek

vidjelo na takav način da se, u određenom smislu, kroz etersko tijelo još
uvijek vidjela naknadna slika. Baš kao u fizičkom svijetu, ako netko pažljivo

nešto pogleda, a zatim zatvori oči, u oku vidi naknadnu sliku, tako je i

ljudsko etersko tijelo, gledajući Sunce, imalo, kod onih osobnosti kod kojih

je to još uvijek ostalo, naknadnu sliku duha Sunca kada je čovjek gledao u

kozmos. Zato su takvi ljudi, koji su još uvijek bili povezani sa svojim

eterskim tijelom - a to je posebno bio slučaj za mnoge ljude u južno

europskim oblastima, u sjevernoj Africi i na Bliskom istoku - jednostavno

sebi rekli kroz svoje iskustvo: kada se pogleda u nebesko prostranstvo može

se vidjeti duh Sunca. - I nisu razumjeli što su mislili učitelji i voditelji onih

drugih misterija, koje sam spomenuo tijekom onog francuskog ciklusa; nisu

razumjeli što znači: da je Krist bio na Zemlji.



7 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Uzmite u obzir da su prošla gotovo četiri stoljeća od otajstva Golgote, gdje

veliki broj dobro organiziranih ljudi, zbog onoga što sam upravo rekao, nije

to mogao pravilno povezati s konceptom: Krist se pojavio na Zemlji. - Za njih

je ono što se dogodilo u Palestini bio beznačajan događaj, jednako

beznačajan kao što je zapravo bio i za one rimske pisce koji su to usput

zabilježili. On je jednostavno bio beznačajna osoba koja je dočekala smrt pod

čudnim okolnostima. Jer cijelu duboku misteriju, ti ljudi nisu dokučili. U

biti, može se reći: ti ljudi nisu trebali Krista na Zemlji, jer su ga još uvijek na

stari način imali na nebesima. Za njih je On još uvijek bio duh kozmosa, koji

djeluje u svijetlu. Za njih je On bio sveobuhvatno svijetlo čovječanstva. Za

njih još nije bilo potrebe da gledaju u čovjeka i traže Ga u sebi.

Takav čovjek, koji nije mogao shvatiti zašto bi se Krista trebalo tražiti u

ljudima na Zemlji, kada Ga treba tražiti na nebesima i živi u svjetlu koje

svakodnevno obasjava Zemlju pri izlasku Sunca i prestaje sjati pri zalasku

Sunca, takav je čovjek bio Julije Otpadnik, Julianus Apostata. Za te ljude,

ono što se dogodilo u Palestini bio je samo događaj poput drugih povijesnih

događaja, ali vrlo beznačajan. A bio je to običan, i doista beznačajan,

povijesni događaj, posebno jer čežnja za Kristom još nije počela živjeti u tim

ljudima. Kada je čežnja za Kristom prvi put mogla početi živjeti u ljudima?

Razmotrimo danas kada se ta čežnja za Kristom mogla pojaviti u

čovječanstvu.

Ako uzmemo u obzir uzastopne epohe Zemljine evolucije nakon velike

atlantske katastrofe, to je sljedeće: ako se vratimo u 8. i 9. tisućljeće, imamo

atlantsku katastrofu, koju sam često opisivao. Zatim imamo prvo post

atlantsko kulturno razdoblje, o kojem možete čitati u mom djelu 'Okvir tajne

znanosti', koje sam nazvao drevnim indijskim razdobljem (vidi dijagram).



8 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

U ovom drevnom indijskom razdoblju čovjek prvenstveno živi u svom

eterskom tijelu, ili tijelu formativnih sila. Veza je čak toliko intenzivna da se

čak može reći: čovjek živi u svom eterskom tijelu ili tijelu formativnih sila.

Živi na takav način da mu je fizičko tijelo, u biti, više odjeća, nešto vanjsko.

On svijet vidi mnogo više svojim eterskim okom nego fizičkim očima. Drugo

razdoblje je drevno perzijsko razdoblje. Tamo čovjek svoj drevni svijet vidi

prvenstveno kroz ono što se može nazvati tijelom osjećaja. U trećem

egipatsko kaldejskom razdoblju, čovjek svijet vidi uz pomoć svoje duše

osjećaja. Konačno, u četvrtom grčko latinskom razdoblju, čovjek svijet vidi

svojom dušom razuma ili uma.

I u našem petom razdoblju, od 15. stoljeća, koje se povijesno može nazvati

sadašnjošću, čovjek svijet vidi dušom svijesti. I to gledanje dušom svijesti,

donosi sve što sam predstavio na ciklusu prirodnih znanosti u smislu

povijesnog slijeda.

Sada razjasnimo što je to zapravo. Zapravo je vrlo teško, ali ako bi se ta

činjenica htjela shematski prikazati, moralo bi se reći:

fizičko tijelo (vidi dijagram), etersko tijelo (šrafirano), i u tom eterskom tijelu,

prvo se osjeća duševno, ali na takav način da čovjek u početku još uvije živi

u eterskom tijelu. Ali zatim u tijelu osjećaja, koje je u stvarnosti još uvijek u

potpunosti etersko tijelo. Jer samo je u egipatsko kaldejskom razdoblju

čovjek živio u duši, ali tada je duša još uvijek u potpunosti živjela unutar

eterskog tijela. Dakle, mogao sam nacrtati dušu nešto poput ovoga

(osjenčano crvenom bojom). Budući da se čovjek osjeća unutar duše, još
uvijek se napola osjeća unutar eterskog tijela.



9 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

U grčko latinskom razdoblju, ljudska bića izrastaju iz svog eterskog tijela sa

svojom dušom. Etersko tijelo zadržavaju u sebi do otprilike 333. godine.

Tada ljudska bića izrastaju iz svog eterskog tijela do te mjere da je njihova

duša samo labavo povezana s eterskim tijelom, više nemajući nikakvu

unutarnju vezu (šrafirano ljubičastom bojom). Duša se osjeća izvana

napuštena. Sada je prisiljena izaći u svijet bez podrške eterskog tijela. To

stvara potrebu za Kristom. Jer sada, budući da čovjek u duši više nije

sjedinjen s eterskim tijelom, više ne vidi ništa od duha Sunca, čak ni

naknadnu sliku kada pogleda u nebo. Ali u evoluciji svijeta, sve se razvija

postupno, tijekom dugih vremenskih razdoblja. U početku, od 4. stoljeća

nadalje, duša je, takoreći, bila iznutra lišena eterskog tijela, ali još nije

postala iznutra jaka; još je uvijek iznutra bila slaba. A ako prođemo kroz

stoljeća, od 5, 6, 7. stoljeća do 14, 15, 16. stoljeća, doista do našeg vremena

- ali prvenstveno ćemo se usredotočiti na razdoblje do 15. stoljeća - imamo

dušu koja je iznutra oslobođena, ali slaba, koja doduše osjeća potrebu za

nečim, ali još nije dovoljno jaka da zadovolji tu potrebu iz unutarnjeg

impulsa, i, umjesto da kao prije traži Krista na Suncu, sada Krista traži u

otajstvu Golgote; umjesto u prostoru vani, traži Ga u tijeku vremena. Kako

bi razvila bilo kakve moći u sebi, duša je morala iznutra ojačati. Stoljećima,

sve do 15. stoljeća, ljudi nisu bili dovoljno jaki da razviju unutarnje moći

potrebne za stjecanje bilo kakvog uvida u svijet kroz dušu. Stoga su se

ograničili na prihvaćanje uvida iz knjiga koje su ostavili drevni, uzimajući

ono što je povijesno sačuvano kao spoznaja.

To je nešto što se mora uzeti u obzir. Duša mora iznutra ojačati. U 15.

stoljeću napredovala je do te mjere da matematiku više nije mogla učiti iz

eterskog tijela, ili neizravno kroz etersko tijelo iz fizičkog tijela, već ju je sada

počela doživljavati u apstrakciji - apstraktnom prostoru kao misao -

doživljavati kao vlastitu. Čovječanstvo još nije daleko napredovalo u ovom

iskustvu, ali, kao što vidite, to je drugačije iskustvo nego što je bilo prije. To

je poriv da se dosegne nešto iznutra, nešto što je čovječanstvo moglo

dosegnuti u stara vremena, kada je još moglo koristiti svoje etersko tijelo, s

kojim je duša bila intimno sjedinjena. Ljudi su se sada morali iznutra ojačati

do te mjere da mogu dosegnuti Krista, dok im je prije etersko tijelo služilo da

mogu vidjeti Krista sa Sunca. I tako možemo reći da je do 4. stoljeća bio

slučaj da čak ni najciviliziraniji ljudi nisu zapravo znali što učiniti s vijestima

o Kristu, o otajstvu Golgote.

Zanimljivo je, da se može reći: ni ispovijedanje Krista cara Konstantina niti

Julijanovo odvraćanje od Krista, zapravo nisu utemeljeni na čvrstom

temelju. Povjesničar Zosimo čak objašnjava da je car Konstantin prešao na

kršćanstvo jer je počinio toliko zločina protiv svoje obitelji, da mu stari

svećenici više nisu htjeli oprostiti. Stoga se odrekao starog poganstva i

njegovih svećenika jer su mu kršćanski svećenici obećali da mu mogu



10 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

oprostiti. Dakle, to je u biti bio prilično neuvjerljiv razlog. Moglo bi se reći, da

svoje ispovijedanje Krista nije prema Kristu usmjerio iz nužde.

Za Julijana je sve što je bilo potrebno bila inicijacija u Eleuzinske misterije,

koja je u to vrijeme već bila vrlo površna, da bi ga nadahnula na duha Sunca

u drevnom obliku spoznaje. Ni za njega to nije bilo ukorijenjeno u posebno

dubokom temelju, iako je inicijacijom u Eleuzinske misterije primio

izvanredno značajno znanje. No, u svakom slučaju, ni argumenti za, ni

protiv, nisu bili osobito jaki ili intenzivni u vezi s pitanjem Krista u to

vrijeme, jer ljudi jednostavno nisu znali što znači tvrdnja da povijesnog

Krista treba tražiti u ljudskom tijelu.

Počevši od 4. stoljeća nadalje, ponovno je bio slučaj da ljudi, u svojim

iznutra emancipiranim, ali još uvijek slabim dušama, nisu nalazili drugi put

do Krista, ili čak do objašnjenja svijeta - jer je cijelo objašnjenje svijeta

trebalo obnovu - osim povijesne tradicije, pisane ili usmene tradicije; to jest,

usmene tradicije na takav način, da je samo nekolicina ljudi imala pisanu

tradiciju, a ostalima davala usmeno tumačenje.

To je tako ostalo stoljećima, i, zapravo, tako je ostalo s obzirom na viziju

Krista do danas. Ali to je nešto vrlo značajno, da je duša sada postala

iznutra slobodna. Kao što sam rekao, iako sve u povijesti ima nagovještaje i

posljedice, još uvijek možemo ukazati na godinu 333. kao godinu u kojoj se

ovo oslobađanje duše dogodilo za najnaprednije ljude, čak i kada je duša još
uvijek bila preslaba da bi uopće stekla bilo kakvo unutarnje znanje. Bilo je

to tako da ako je osoba duboko razmišljala u to vrijeme - budući da je još
uvijek bilo dobrih vijesti iz ranijih vremena - moglo se reći: samo vrlo kratko

vrijeme prije, postojali su ljudi koji su u Suncu vidjeli nešto božansko i

duhovno. Ja više ne vidim ništa. Ali ljudi koji su u Suncu vidjeli nešto

božansko i duhovno, crpili su i druge uvide iznutra, naprimjer, matematičke

uvide. Moja duša je takva da se osjeća kao neovisno biće, ali se ne može

sabrati, ne može iz sebe crpiti snagu da išta percipira.

Upravo je to bilo značajno u 15. i 16. stoljeću: da su ljudi barem počeli

konceptualizirati matematičko mehaničke uvide iz duše. A Kopernik je ono

što je na taj način iskusio u oslobođenoj duši, prvi primijenio na nebesku

strukturu. Raniji sustavi svijeta, bili su takvi da su se postizali uz pomoć
onih duša koje još nisu bile oslobođene od eterskog tijela, koje su još uvijek

bile duše razuma ili uma, ali kao duše razuma ili uma, još uvijek su

posjedovale, takoreći, moć eterskog tijela da pogleda u svijet. Sada, do 15.

stoljeća, duša razuma ili uma, također je bila prisutna, ali da bi se pogledalo

u svijet, moglo se koristiti samo fizičko tijelo, fizičko oko. To su razlozi zašto

se, kroz sva ta stoljeća i do danas, poruka Krista i otajstva Golgote, mogla

širiti samo putem Svetog pisma ili usmene predaje.



11 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Što smo u osnovi dobili kroz dušu, koja je postupno jačala tijekom stoljeća,

od 4. i 5. stoljeća nadalje? Vanjsko mehaničko znanje, fizičko znanje koje

sam okarakterizirao na prirodoslovnom ciklusu. Ali sada je došlo vrijeme

kada duša mora toliko ojačati da, baš kao što je nekada duhovno vidjela

Sunce uz pomoć eterskog tijela, kada je pogledala u nebo s fizičkim Suncem,

sada gleda iznutra u 'Ja', osjeća 'Ja', i u određenom smislu, Krista iza 'Ja'.

Ako to zamislimo ne shematski, već zapravo vrlo realistično, to je ovako:

fizičkim okom vidi se Sunce (hell, šrafirano), pogledom eterskim tijelom iza

Sunca, duh Sunca, Krist (ravno, rot). Danas je slučaj da kada osoba pogleda

u sebe, ima to 'Ja'. Osjeća 'Ja', ima osjećaj 'Ja'. Ali to je vrlo nejasno. Taj 'Ja'

osjećaj, prvo se pojavio u oslobođenoj duši. Čovjek je prije gledao u svijet;

sada mora gledati u sebe. Gledanje u svijet spojilo ga je sa Suncem i s

Kristom. Gledanje u sebe isprva ga je spojilo samo s 'Ja'. Mora iza 'Ja'

pronaći ono, što je prije nalazio pred Suncem. Mora doći do onoga, što je

prije doživio u svjetlu, ono što je doživljavao od izlaska do zalaska Sunca -

Krista, koji osvjetljava njegovo vlastitu spoznaju - kako zrači iznutra iz

njegovog 'Ja', tako da u Kristu pronađe snažnu podršku za svoje 'Ja'. Dakle,

može se reći: prije se gledalo u Sunce i pronalazilo svjetlo ispunjeno Kristom.

Sada se osjeća u sebi i uči prepoznati 'Ja' ispunjeno Kristom (rot, violett).

Međutim, u tom pogledu smo na samom početku. Jer antropozofija se

sastoji, takoreći, u tome da čovječanstvu kaže: ova stoljeća od 4. stoljeća

poslije Krista su među stoljeća. Ono što leži prije toga, je čovječanstvo koje je

moglo gledati u nebesa i pronaći Krista kao vanjskog, duha Sunca u

prostoru. Nakon ovih među stoljeća, mora se pojaviti čovječanstvo koje



12 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

osjeća u svom unutarnjem 'Ja', i, na putu do tog unutarnjeg 'Ja', pronalazi

unutarnje Sunce, Krista, koji se sada pojavljuje s 'Ja' baš kao što se prije

pojavljivao sa Suncem, koji je sada nositelj 'Ja' baš kao što je prije bio duh

Sunca.

S 4. stoljećem, u čovječanstvu, postupno se razvijajući iz grčko latinskih

rasa, započela je čežnja za Kristom, čežnja koja se u početku mogla

zadovoljiti samo pisanom ili usmenom predajom. Ali danas je situacija takva

da je ta pisana ili usmena predaja izgubila svoju moć uvjerljivosti, posebno

među naprednijim umovima, i ljudi moraju naučiti pronaći Krista iznutra,

baš kao što Ga je drevno čovječanstvo pronašlo izvana kroz Sunce i njegovu

svjetlost. Samo moramo ispravno razumjeti prošla stoljeća, shvaćajući da je

upravo tada duša prvo bila neovisna, ali u određenom smislu prazna. Kada

je duša gledala prema van, naoružana eterskim tijelom, u nebeskim

pojavama nije mogla vidjeti taj mehaničko matematički sustav koji je kasnije

postao kopernikanski sustav. Stvari su se doživljavale kao mnogo tješnje

povezane s ljudima. I ono što se pojavilo nije bio kozmički sustav proizvoljno

odcijepljen od ljudi, već kozmički sustav koji se tada, već u dekadenciji,

pojavljuje kao Ptolomejev.

Ali kada duša više nije bila ukorijenjena u eterskom, sa svojim vlastitim

eterskim tijelom, postupno se počelo razvijati to raspoloženje koje je kasnije

utemeljilo znanost o zvijezdama, koja je bila ravnodušna prema tome

pripada li čovjek zvjezdanom nebu ili ne. Jedinu počast, koju je ovaj

preobraženi čovjek odao drevnim vremenima, bila je ta što je početnu točku

svog mehaničkog sustava pomaknuo tamo gdje se prije vidio Krist, naime, na

Sunce. Kopernik je Sunce učinio središtem kozmosa, ne duhovnog, već
fizičkog kozmosa. To još uvijek izaziva nejasan osjećaj koliko je čovječanstvo

nekad snažno osjećalo Sunce, s Kristom, kao središte svijeta. Ne treba uzeti

u obzir samo vanjski izgled povijesti svijeta, kako je postupno postalo

uobičajeno, već u obzir treba uzeti i razvoj osjećaja.

Ako netko istinski razumije kako čitati Kopernika, primijetit će, u ovom

čudesnom elementu osjećaja s kojim se suočavamo kod Kopernika, da on

nije samo računao; imao je unutarnji poriv da nešto od onog starog vrati

Suncu. Kroz taj unutarnji poriv otkrio je tri zakona, od kojih treći, zapravo

baca određenu sumnju na sve navedeno u prva dva. Jer Kopernik je imao

treći zakon, koji je kasnija astronomija jednostavno izostavila jer je sve

mehanizirala. Imao je zakon prema kojem se gibanje Zemlje oko Sunca ne

prikazuje tako apsolutno kao što se danas promatra. Danas se, kao što sam

već spomenuo, na stvar prikazuje kao na činjenicu koja bi proizašla iz

promatranja, ako bismo u prostranstvo kozmosa postavili stolicu, prilično

daleko, i odande promatrali kakvo je Sunce i kako Zemlja kruži oko njega.

Ali vani bi morala biti stolica, a na njoj bi morao sjediti odgovarajući učitelj,

promatrajući izvana kozmički sustav. To uostalom nije rezultat promatranja.



13 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Mogao bih reći, da Kopernik još nije imao savjest tako snažno zadrtu kakvu

su imali kasniji ljudi koji su mehanizirali cijeli kozmos. Također je naveo

pojave koje zapravo sugeriraju da Zemljino gibanje oko Sunca nije baš tako

apsolutno točno. Ali, kao što sam rekao, ovaj treći zakon je jednostavno

ignoriran, potisnut od strane kasnije znanosti. Ljudi su se držali prva dva -

Zemljine rotacije oko svoje osi, Zemljine rotacije oko Sunca - i imali su vrlo

jednostavan sustav, koji se sada na ovaj jednostavan način uči u školama.

Naravno, ovo nije zamišljeno kao suprotstavljanje kopernikanskom sustavu.

Bio je nužan u tijeku ljudskog razvoja. Ali danas je došlo vrijeme kada o

stvarima moramo govoriti na način na koji sam pokušao na ciklusu prirodne

znanosti u Stuttgartu, gdje sam govorio o astronomiji. Tamo sam pokazao

kako se o tim stvarima mora razmišljati sasvim drugačije nego što je to

moguće u kontekstu današnje materijalističko mehaničke konstrukcije.

Ali u cijeloj Kopernikovoj koncepciji njegovog sustava, još uvijek postoji

osjećaj koji se može okarakterizirati kao što sam upravo rekao. U određenom

smislu, on nije želio stvoriti samo matematički koordinatni sustav za naš
Sunčev sustav, i Sunce postaviti u središte tog koordinatnog sustava, već je

Suncu želio vratiti ono što je izgubilo jer ljudi u Suncu više nisu mogli

percipirati Krista.

To su stvari koje bi trebale pokazati da ne treba slijediti samo vanjske

činjenice i transformaciju ljudske misli u povijesnom razvoju, već i

transformaciju osjećaja. To je postalo tako tek kada se mehanizam pojavio u

svom punom obliku. Kod Kopernika, a posebno kod Keplera, osjećaji se još
uvijek mogu pronaći, a kod Newtona su bili još izraženiji. Već sam na

znanstvenom ciklusu objasnio kako se Newton osjećao donekle nelagodno

zbog svoje matematičke filozofije prirode. Nakon što je prvo smatrao da

prostor prožimaju isključivo matematičko mehaničke sile, a nakon što je

kasnije ponovno razmotrio tu temu, osjećao se nelagodno, i rekao da je ono

što je tako uspostavio kao apstraktni prostor s tri apstraktne dimenzije

zapravo Sensorium Dei, senzorij Boga. Sada, za nešto starijeg Newtona, čija

se savjest počela uznemiravati pred matematičko mehaničkim predodžbama,

prostor koji je dovoljno matematiziran sada je bio najvažniji prostor u mozgu

Boga, naime Sensorium, najvažniji dio Božjeg mozga.

Tek kasnije smo postali sposobni prosuđivati spoznaje ljudi na temelju

njihovih misli, a ne uopće na temelju njihovih osjećaja. Newton je ipak

trebalo biti prosuđivan na temelju njegovih osjećaja, Leibniz još više, i

prirodoslovci tog vremena općenito. I svatko tko prouči Galilejev život, otkrit

će, rekao bih, na svakoj stranici kako cijeli čovjek još uvijek igra ulogu. Taj

misaoni aparat čovjeka, koji se kao misaoni aparat hrani rezultatima

promatranja i pokusa, baš kao što se parni stroj hrani ugljenom, taj čovjek

pojavljuje se tek kasnije, i tek kasnije postaje bezuvjetni vođa znanosti. To je



14 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

bezuvjetna znanost, samo zato jer joj nedostaje bilo kakva pretpostavka za

istinsko znanje.

Ali ono što se mora dodati postignućima ojačane duše, koja sigurno više nije

prazna duša, kao što je bila u 4. stoljeću poslije Krista, već koja se sada

ispunila mnogim matematičkim i mehaničkim predodžbama, jest to da se

unutar 'Ja' otkriva unutarnje svijetlo, kojeg možda više ne bismo trebali

jednostavno nazivati 'Ja', ne samo figurativno ili simbolično, već kojeg bismo

trebali nazvati: podržavajućim entitetom duše.

I tako učimo prepoznati nešto što je sve više i više izranjalo tijekom stoljeća,

nešto što je danas snažno, ali što oni koji to ignoriraju potiskuju u

podsvjesne dubine duše: potrebu za Kristom. Samo duhovni uvid, uvid u

duhovni kozmos, može zadovoljiti tu potrebu za Kristom. To je dio svega

onoga što moramo smatrati karakterističnim trenucima našeg doba u 20.

stoljeću: potreba za Kristom i unutarnje prikupljanje snage za dušu da

pronađe Krista u 'Ja', iza 'Ja', baš kao što je nekada bio pronađen ispred

Sunca.

Način na koji su ljudi u grčko latinskom dobu stajali pred duhom Sunca, bio

je večernji sumrak. Jer sasvim svijetlo, duševno-duhovno svjetlo, vidio se

duh Sunca samo u drevnom indijskom razdoblju. Sada živimo u vremenu u

kojem bismo trebali osjetiti zoru, zoru istinskog znanja o Kristu, postignutog

snagom čovjeka. Drevno znanje o duhu Sunca, koje je Julije Otpadnik još
uvijek nastojao galvanizirati, više ne može pružiti nikakvo zadovoljenje

čovječanstvu. Napori Julija već su bili uzaludni pred povijesnim razvojem. Ali

nakon razdoblja prva četiri stoljeća, kada ljudi nisu baš znali što učiniti s

Kristom, nakon razdoblja koje je uslijedilo, kada su ljudi očajnički željeli

Krista, ali su tu potrebu mogli zadovoljiti samo usmenom ili pisanom

predajom, mora doći doba koje razumije nešto poput dodatka Evanđelju:

"Još vam mnogo toga imam reći, ali to sada ne možete podnijeti".

Mora doći doba koje će razumjeti što je Krist mislio kada je rekao: "Ja sam s

vama u sve dane do svršetka svijeta". Jer Krist nije mrtav, on je živ. On ne

govori samo kroz Evanđelja, on govori za duhovno oko kada se duhovno oko

ponovno otvori za misterije ljudske egzistencije. On je tu svaki dan, govori i

otkriva se. I to je slabo čovječanstvo, koje se ne želi truditi u vrijeme u kojem

se ono što tada nije rečeno može reći, jer ljudi to još nisu mogli podnijeti, oni

ljudi koji su bili u stanju uma u kojem u osnovi nisu mogli razumjeti što im

je Krist nudio.

Svakako, oni oko nas mogli bi nešto od toga razumjeti, ali Evanđelje je

izgovoreno za sve, i ta poruka prirodno dopire u prostranstvo svijeta.

Moramo težiti čovječanstvu koje život Krista stavlja na mjesto puke tradicije

o Kristu. I najmanje je kršćanski, čak i u smislu tradicije, uvijek prihvaćati

samo ono što je zapisano, a ne ono što svakodnevno govori našim



15 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

prosvijetljenim umovima, našim srcima koja osjećaju i cjelokupnom htijenju

čovječanstva, kao objava Krista iz duhovnog svijeta.



16 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

 II. DRUGO PREDAVANJE

Dornach, 6. siječnja 1923.

Morao bih vam pročitati knjigu, kada bih želio prenijeti sve izvanredno lijepe

riječi i riječi duboke povezanosti s onim što je izgubljeno kroz ovu strašnu

katastrofu. Stoga ću samo podijeliti imena onih koji su potpisali takve riječi

sućuti i odanosti cilju. To su, dijelom, znakovi koliko je duboko, ono što se

odavde može prenijeti svijetu, dirnulo srca mnogih. To su također, dijelom,

znakovi istinski iskrenih želja i aktivne odluke da povratimo ono što smo

izgubili. Opseg sudjelovanja u našem radu i gubitak, sigurno će biti izvor

snage za mnoge od vas, i samo zbog toga mogu sve ovo podijeliti ovdje. Jer

naš cilj nije zamišljen kao samo teoretski; on je zamišljen kao stvar rada,

ljubavi prema čovječanstvu, predanog služenja čovječanstvu, stoga, ono što

se odavde treba reći, uključuje i dijeljenje onoga što je učinjeno ili se

namjerava učiniti. Dopustit ću si spomenuti samo imena onih koji nisu

među prisutnima, jer ono što srca onih koji su ovdje imaju izraziti, ovih dana

- u ovim danima istinski tugom pogođenog zajedništva - izraženo je tiše, ali

ne manje duboko i jasno. Stoga ćete mi dopustiti da ne spominjem posebno

drage prijatelje ovoga koji su također pismeno izrazili sućut. Poznajete ih.

(imena su zatim pročitana.)

Možemo pretpostaviti da je ono što je ovdje pokušano duboko ukorijenjeno u

mnogim srcima, te bih večerašnje predavanje želio ispuniti prekidajući,

takoreći, epizodno promišljanja proteklih nekoliko dana i podsjećajući na

činjenicu, da je ovo u početku bio ciklus koji je privukao veliki broj prijatelja

iz drugih krajeva, da se pridruže onima koji su inače htjeli proučavati

antropozofski cilj ovdje na Goetheanumu. A posebno bih svoje misli želio

uputiti prvo mladima, mlađim prijateljima koji su došli ovdje na ovaj ciklus, i

koji su se, na veliko zadovoljstvo svih onih koji antropozofiju shvaćaju

ozbiljno, nedavno pridružili ovom pokretu na tako lijep, dubok i iskren

način.

Mora nam biti apsolutno jasno u vezi značaja mladih duša - duša koja teži

steći ono što mlada osoba danas može steći u znanosti, umjetnosti i tako

dalje - kada se takve duše pronađu kako bi surađivale unutar

antropozofskog pokreta. Ovi mladi prijatelji koji su došli na ovaj ciklus,

među su onima koji su nedavno stigli ovdje, vidjeli Goetheanum, vidjeli ga

ponovno i vjerojatno mislili da će ga ostaviti u drugačijem stanju nego što je

sada slučaj. I ako se sada obraćam prvenstveno ovim mlađim prijateljima, to

je zato što svatko tko brine za antropozofski pokret, mora kao stvar vlastite

duše osjećati sve što se tiče bilo koje skupine ili pojedinca unutar pokreta.

Mlađi prijatelji su, uglavnom, oni koji žele pronaći put do antropozofskog

rada iz onoga što se danas naziva duhovnim životom. I posebno bih se prvo



17 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

želio obratiti onima koji pripadaju akademskom životu i koji su iz toga

osjetili poticaj - ali teško da je njime generiran - da udruže snage s drugima

unutar antropozofskog pokreta za daljnja nastojanja.

Svakako je, prije svega, sveta ozbiljnost težnje za ispunjenjem duše

duhovnim životom, ono što je pokretalo ove mlade ljude. Međutim, unutar

antropozofije govori se o duhovnom životu, koji se ne može steći izravnom

kontemplacijom na lak način koji je danas toliko popularan. I ne taji se

činjenica - čak ni u literaturi, iz koje svatko u najširem mogućem krugu

može vidjeti što će pronaći unutar antropozofskog rada - da su putevi do

antropozofije teški. Ali teški samo zato što su povezani s najdubljim, ali i

najsnažnijim aspektom ljudskog dostojanstva, i zato što su, s druge strane,

povezani i s onim što je posebno potrebno za naše doba, našu epohu, što se

može opisati na način da pronicljiva osoba, koja zna kako pravilno cijeniti

znakove propadanja u našem vremenu, mora prepoznati nužnost takvog

napretka, s čime barem pokušava antropozofski pokret.

Ne smije se zanemariti da antropozofski cilj, suvremenom čovjeku može biti

vrijedan na mnogo načina. Međutim, može mu postati nešto, ako se s

istinskom unutarnjom odanošću trudi postići izravno razumijevanje

duhovnih svjetova, uvjeravajući se time da je sve što se ovdje komunicira iz

duhovnih oblasti u potpunosti utemeljeno na istini. Ali stalno iznova moram

naglašavati da, koliko god bilo nužno da pojedinci, ili možda neograničen

broj ljudi, krenu na ovaj ozbiljan i težak put u današnje vrijeme, s druge

strane, svatko tko posjeduje samo nepristran, zdrav razum, može steći uvid

u istine antropozofije, koje su potpuno utemeljene na istinskim unutarnjim

razlozima.

To se mora stalno iznova naglašavati, kako bi se spriječilo da potpuno

nevaljan prigovor, dobije bilo kakvu prividnu valjanost: da samo netko tko

vidovito zaviruje u duhovni svijet, može nekako shvatiti ono što se u

antropozofskom pokretu proglašava istinom. Međutim, današnji opći

duhovni život, opća civilizacija i kultura, predstavljaju čovjeku toliko

predrasuda, da zbog tih predrasuda teško može doći do razumijevanja

zdravog razuma, kako bi se uvjerio u istinitost antropozofske stvari, čak i bez

vidovitosti.

Ali upravo u tom smjeru Antropozofsko društvo treba pokazati put, i u tom

smjeru treba djelovati, kako bi se predrasude suvremene civilizacije sve više

uklanjale. Ako Antropozofsko društvo ispuni svoju dužnost u tom smjeru,

tada se možemo prepustiti nadi da će se te unutarnje moći razumijevanja

pojaviti i bez vidovitosti, kod onih koji iz bilo kojeg razloga, ne mogu težiti

točno onoj vidovitosti o kojoj se ovdje mora govoriti; da, i oni mogu doći do

potpunog uvjerenja o valjanosti antropozofskog znanja.



18 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Ali može postojati sasvim poseban put koji mladi akademski čovjek može

pronaći za sebe, kako bi se bavio antropozofijom. Vidite, ono što bi

akademski studij danas trebao i mogao ponuditi, bilo bi najčvršće polazište

za postizanje vlastitog razumijevanja - izričito kažem: vlastitog razumijevanja

- antropozofskog duha, ako bi znanstveno znanje i unutarnji život bili

prisutni u našem obrazovnom sustavu, u mjeri u kojoj ta mogućnost

zasigurno danas postoji.

No, razmislite koliko malo unutarnje veze mladi ljudi imaju unutar

suvremene civilizacije, s onim čemu bi trebali težiti kao svojoj znanosti, svom

znanju. Promislite kako je mladima, uglavnom, nemoguće drugačije, nego

raznim znanostima pristupiti kao nečem, više-manje vanjskom. One se

predstavljaju sustavom koji je potpuno neprikladan da omogući da često

izvanredno značajni, takozvani empirijski dokazi, progovore u svojoj punoj

vrijednosti, doista, unutar svake danas kultivirane znanosti, postoje razorne

istine, ponekad razorne istine u detaljima, u određenim područjima. A

postoje, posebno, istine o kojima mogu reći, da bi, ako bi se pravilno

predstavile mladim ljudima, djelovale poput svojevrsnog mikroskopa ili

teleskopa, tako da bi, ako bi ih duša mogla pravilno koristiti, otključale

velike tajne egzistencije.

Ali upravo te stvari koje bi bile iznimno prosvjetljujuće ako bi se pravilno

njegovale, koje bi osvojile srca i duše ako bi doprle do mladih ljudi unutar

akademskog svijeta, izranjajući iz dubina ljudi i osobnosti, upravo se te

stvari danas često moraju govoriti s ravnodušnošću, unutar zamršenog,

ravnodušnog sustava, tako da odnos mladih ljudi prema mogućnostima

prosvjetljenja koje je naša empirijska znanost proizvela u raznim

područjima, ostaje potpuno površan. I moglo bi se reći: mnogi, zapravo

većina, naših mladih akademskih ljudi, studiraju danas bez ikakvog

unutarnjeg angažmana, puštajući da im cijela stvar prođe više-manje kao

panorama, kako bi potom s potrebnim ponavljanjem mogli polagati ispite i

pronaći posao za cijeli život.

Zvuči gotovo paradoksalno reći da bi srca akademske mladeži trebala biti

dirnuta svime što im se predstavi. Kažem da to zvuči kao paradoks, iako bi

moglo biti tako! Jer mogućnost postoji, jer za nekoga s određenom

subjektivnom predispozicijom, čak i najsuhoparnija knjiga ili predavanje

ponekad mogu biti dovoljni da bude duboko dirnut, čak i u srcu, ako ne

snagom pisca ili govornika, onda možda vlastitom unutarnjom snagom. Ali

moram reći: ponekad vas stvarno pogodi kada shvatite, možda čak i s

najboljim mladim prijateljima koji dolaze u antropozofski pokret, da za svoja

srca nisu dobili ništa od trenutnog načina spoznaje, ne svojom krivnjom, već
svojom sudbinom unutar civiliziranog života, i - možda mi neki neće oprostiti

zbog ovoga, ali većina mladih akademskih ljudi ovdje će vjerojatno razumjeti

- ništa ni za svoje glave.



19 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Danas, u ovom dobu, kroz znanstveni razvoj koji sam pokušao

okarakterizirati tijekom znanstvenog tečaja, dosegli smo točku u razvoju

civilizacije gdje, bez ikakve antropozofije, kroz čisto ljudsku težnju za

znanstvenim i životom spoznaje, mladi ljudi mogu iskusiti, kroz običnu

znanost, ono što bih nazvao vrstom duboke duhovne patnje. Doista,

suvremena prirodna znanost je takva da oni koji je marljivo proučavaju i

ozbiljno shvaćaju njezine stvari, doživljavaju neku vrstu unutarnjeg

previranja, mogu osjetiti nešto od onoga što obuzima ljudsku dušu kada se

bori s problemom znanja. Jer svatko tko malo pogleda oko sebe što je

trenutno dostupno unutar prirodne znanosti, suočava se s velikim

egzistencijalnim problemima, problemima koji su često odjeveni, rekao bih, u

jednostavne formulacije činjenica. A te formulacije činjenica prisiljavaju

čovjeka da u vlastitoj duši traži nešto što, upravo zato što te znanstvene

istine postoje, mora biti riješeno kao zagonetka. Inače se ne može živjeti,

inače se osjeća potlačeno.

Oh, kad bi samo ova tjeskoba bila plod naših znanstvenih istraživanja! Tada

bi iz ove tjeskobe koja obuzima cijelu osobu, proizašla, ne samo čežnja za

duhovnim svijetom, već i dar uvida u duhovni svijet. Čak i kada se stekne

znanje koje čovjeka ne može zadovoljiti, najviša težnja mora se rasplamsati

upravo kroz nezadovoljstvo, kada se pravilno predstavi duši i srcu.

To je ono što čovjek ponekad smatra tako strašnim, tako razornim unutar

trenutnog sustava znanja, da se ne čini nikakav pokušaj da nam se omogući

da osjetimo kako stvari koje postoje mogu utjecati na cijelu osobu na takav

način, da smo u svom mladom životu spriječeni da se čak i približimo onome

što je ljudski najvrijednije, osim ako se, vođeni posebno snažnom čežnjom,

ne oslobodimo onoga što postavlja prepreke na put.

A ako skrenemo pogled s prirodne znanosti i pogledamo znanost duha:

tijekom znanstvenog doba, ona je dosegla takvo stanje da bi, ako bi se mlada

osoba, uz vodstvo koje bi sve duhovno znanstveno tretiralo iz ljudske

perspektive, mogla njoj posvetiti, barem bi od nje dobila ono što bih ja

nazvao duševnim kratkog daha. Jer sve apstraktne ideje, rezultati

dokumentiranih istraživanja i sve ostalo što duhovno znanstveno sadrži, ako

se mladima predstavi u odnosu na čovjeka, mogao bi doista slijediti takav

kratki dah duše, što bi u njima probudilo poriv za uzdizanjem na svježi zrak,

koji antropozofski svjetonazor treba unijeti u oblast suvremene

kontemplacije duha.

Svatko tko je slijedio duh mojih predavanja o znanstvenom razvoju

modernog doba, sigurno neće moći reći da sam ponudio suvišnu kritiku

suvremene znanosti. Naprotiv, kroz svoja predavanja pokazao sam njegovu

nužnost, pokušao sam dokazati da moderna znanost, a u konačnici i

znanost duha, ne mogu biti ništa drugo nego temelji, jer su služile i moraju



20 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

služiti kao temelji civilizacije, temelji koji se moraju jednom zauvijek

postaviti, kako bi se na njima mogao graditi daljnji razvoj.

Ali čovjek ne može biti ništa drugo nego čovjek, potpuno čovjek tijelom,

duhom i dušom. A budući da današnja mladež mora živjeti u dobu u kojem

se nužno suočava s nečim što ne obuhvaća čovjeka, najplemenitija i

najsnažnija ljudska težnja ipak bi se mogla probuditi kada bi im se danas

ponudilo samo ono što je nužno, ali ne i zadovoljavajuće, u najvišem smislu

te riječi, s mjesta potpune čovječnosti. Kad bi se to dogodilo, onda našim

mladim ljudima ne bi trebalo ništa više nego slušati o postignućima

današnjih fizikalnih, duhovnih znanosti na samim akademijama, i od toga bi

dobili ne samo najdublji poticaj već i sposobnost da apsorbiraju znanost

duha u njenoj punoj čovječnosti. A iz onoga što bi tada živjelo u tim mladim

ljudima, prirodno bi proizašlo da bi i antropozofski oblik znanosti, postao

onaj koji nam je potreban za daljnji napredak u civilizaciji.

Vjerujem da će naši mladi prijatelji, ako pravilno razmotre možda pomalo

paradoksalne riječi koje sam izgovorio, otkriti da one donekle karakteriziraju

najznačajnije patnje koje su morali podnijeti tijekom svojih akademskih

godina. I mogu pretpostaviti da je za većinu ta patnja razlog zašto su došli k

nama. Ali za mnoge ta patnja već pripada prošlosti, prošlosti koja se više ne

može povratiti. Jer ono što bi čovjek trebao posjedovati tijekom određenog

razdoblja mladosti, jednostavno kasnije u životu ne može posjedovati na isti

način. Unatoč tome, vjerujem da jedna stvar može poslužiti kao zamjena.

Ono što bi trebalo poslužiti kao zamjena, za ono što više ne možemo imati,

jest prepoznavanje zadatka koji imaju posebno mlađi ljudi među nama:

njegovati antropozofski život u sadašnjosti.

Ako si postavite ovaj zadatak: učiniti za antropozofski pokret, ono što iz

vlastitog uvjerenja već znate da se to mora učiniti, ili ono u što se možete

uvjeriti u svojoj nutrini, u svom vlastitom srcu, da je potrebno za daljnju

civilizaciju, tada ćete u svom srcu moći nositi jednu stvar, nositi je dulje

nego što traje ovaj zemaljski život: tada ćete moći nositi svijest da ste ispunili

svoju dužnost prema ljudima i svijetu, u doba najvećih ljudskih teškoća. I to

će biti dovoljna naknada, za ono čega se s pravom možete odreći.

Ako netko istinski razumije stanje mladih u našem dobu, onda također

ispravno prepoznaje činjenicu da se akademska mladež okupila unutar

naših krugova, i onda će se, ako se smijem tako izraziti, postupno razviti

talent za stjecanje odnosa s tom mladeži od strane onih unutar

Antropozofskog društva, koji, pa recimo, ne pripadaju njemu kao mladež, u

ovom ili onom pogledu.

Ali vjerujem da postoji riječ koja može proizaći iz našeg trenutnog stanja

tuge, riječ koju mogu uputiti i najstarijim članovima Antropozofskog društva,

a to je ovo: da osoba koja danas sebe istinski shvaća kao ljudsko biće,



21 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

unutar Antropozofskog društva može iskusiti nešto što se mora shvatiti

ozbiljno ako se želi nastaviti civilizacija, ako se ne želi da sile propadanja

nadvladaju sile napretka. - U suvremenoj kulturi i civilizaciji, gotovo se došlo

do točke da zvuči gotovo komično kada netko kaže: kada se čovjek nalazi u

svom duhovno-duševnom između uspavljivanja i buđenja, trebao bi osigurati

da se prema duhovno-duševnom odnosi na pravi način tijekom tog vremena.

- Ali unutar antropozofskog pokreta, saznajete da je ovo duhovno-duševno,

kakvo se živi između uspavljivanja i buđenja, sjeme koje nosimo u vječnost

budućnosti. Ono što ostavljamo za sobom u krevetu kada spavamo, ono što

je od nas vidljivo kada od jutra do večeri obavljamo svoj svakodnevni posao,

to ne nosimo kroz vrata smrti u duhovni, nadosjetilni svijet. Međutim,

iznosimo onaj suptilni duhovni element koji postoji izvan fizičkog i eterskog

tijela, kada se osoba nalazi u vremenu između uspavljivanja i buđenja.

Ostavljajući za sada po strani značaj spavanja za ljudska bića na Zemlji - ali

antropozofska znanost duha može ljudima jasno dati do znanja da je ovaj

suptilni, supstancijalni element koji, neprimjetan za običnu svijest, živi

između uspavljivanja i buđenja, da je to upravo ono što će nositi kada prođu

kroz vrata smrti, kada svoj zadatak moraju ispuniti u svjetovima koji nisu

ovaj zemaljski svijet.

Ali zadatke koje mora izvršiti, moći će ih izvršiti, ovisno o tome kako je

njegovao ovaj duhovno-duševni aspekt. O dragi moji prijatelji, u tom

duhovnom svijetu koji nas okružuje baš kao i fizički svijet, ta ljudska bića

duše žive egzistenciju kojom trenutno nisu u fizičkom tijelu, već možda

moraju čekati desetljećima, čak i stoljećima, na svoju sljedeću zemaljsku

inkarnaciju. Te duše su tu, baš kao što smo i mi fizički ljudi ovdje na Zemlji.

I u onome što se događa ovdje među nama fizičkim bićima, onome što

kasnije nazivamo povijesnim životom, ne djeluju samo zemaljska bića, već i

one sile koje dopiru od onih koji su trenutno između smrti i novog rođenja.

Te su sile prisutne. Dok mi pružamo svoje ruke, ta bića pružaju svoje

duhovne ruke u neposrednu sadašnjost. I to je uzaludna povijest, ako se

bilježe samo dokumenti koji se bave zemaljskim stvarima, dok pravu povijest

koja se odvija na Zemlji, oblikuju duhovne sile onih između smrti i ponovnog

rođenja, koje djeluju iz duhovnog svijeta. Također radimo i s onima koji nisu

fizički utjelovljeni na Zemlji.

I kao što činimo grijeh protiv čovječanstva ako ne odgajamo mladež kako

treba, tako činimo grijeh protiv čovječanstva, grijeh protiv najplemenitijeg

dijela koje trebaju obavljati bestjelesna bića iz nevidljivih svjetova; činimo

grijeh protiv razvoja čovječanstva ako ne njegujemo vlastitu duhovnost, kako

bi ona mogla proći kroz vrata smrti na način da se tamo može sve svjesnije

razvijati. Jer ako se duhovno-duševno ne njeguje na Zemlji, onda ta svijest,

koja se na određeni način sve više i više pali između smrti i novog rođenja,

ostaje zamagljena u svim onim dušama koje ovdje ne njeguju duhovni život.



22 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Kada osoba postane potpuno svjesna svoje čovječnosti, tada je duhovno njen

sastavni dio.

To bi trebala biti ozbiljnost ljudi danas koji istinski razumiju impulse

antropozofskog pokreta: da znaju kako je ono što se stječe putem

antropozofske znanosti duha univerzalno dobro, univerzalna životna sila; da

je grijeh u najvišem smislu, zanemariti kultiviranje onoga što je bitno za

daljnji razvoj Zemlje, za ljudsku rasu, jer će odsutnost toga neizbježno

dovesti do propasti onog zemaljskog. I u mnogim je aspektima ključno, uz

ono što bi se više-manje moglo teoretski prihvatiti iz znanosti duha, osjetiti

duboku ozbiljnost, svojstvenu povezivanju s, u duhu zahvaćenoj ljudskom

stvari.

I to je ono što se ne odnosi na određenu kategoriju osoba, to je nešto što se

odnosi i na mlade i na stare. Ali meni izgleda da je to upravo ono u čemu se

mladi i stari mogu ujediniti, tako da jednog dana jedan duh može prevladati

unutar onoga što Antropozofsko društvo jest.

Neka mlađa generacija donese najbolje od sebe, neka starija generacija to

najbolje razumije, neka razumijevanje s jedne strane pronađe razumijevanje

s druge, samo tada možemo krenuti naprijed. Neka iz tužnih dana koje smo

proživjeli, iz tuge kojom smo prožeti, dopustimo da nam u srca prodru

odluke koje nisu samo želje, ne samo zavjeti, već su tako duboko

ukorijenjene u našim dušama, da mogu postati djela. Čak i u našem malom

krugu, ako želimo nadoknaditi ovaj veliki gubitak, trebat će nam djela.

Mladenačka djela, kada se izvedu na pravi način, vrijedna su djela za svijet.

A najljepša stvar koju starija osoba može poželjeti, jest mogućnost suradnje

s onima koji su još uvijek sposobni činiti mladenačka djela. Ako se ovo

shvati na pravi način, dragi prijatelji, tada će mlađa generacija sigurno

odgovoriti s razumijevanjem. I samo tada ćemo moći učiniti ono što je

potrebno da nadoknadimo naš veliki gubitak, ako mlađa generacija, koja

nam može ponuditi ono što će nam jednog dana trebati za budućnost, može

vidjeti - i to sigurno na vlastito zadovoljstvo - u lijepim primjerima što stariji

ljudi mogu učiniti da nadoknade ovaj gubitak. Trudimo se jedni u drugima

vidjeti ono što je ispravno i snažno, kako bi snaga ojačala snagu, tek tada

ćemo krenuti naprijed.



23 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

 III. TREĆE PREDAVANJE

Dornach, 7. siječnja 1923.

Danas, u okviru ovog ciklusa, onome što je prethodno rečeno želio bih dodati

još jedno razmatranje, ono koje će, međutim, predstaviti neka dalekosežna

otkrića znanosti duha o ljudima. Ova otkrića imaju za cilj pokazati kako se

čovjek nalazi unutar kozmosa. O čovjeku govorimo fokusirajući se prvo na

njegovu fizičku organizaciju, a zatim na ono što otkriva duhovno istraživanje:

etersko ili životno tijelo, astralno tijelo i 'Ja' organizaciju. Međutim, pukim

nabrajanjem ovih elemenata redom, još ne razumijemo ovu strukturu

čovjeka, jer je svaki od ovih elemenata smješten unutar kozmosa na

drugačiji način. Tek kada shvatimo smještaj ovih različitih elemenata unutar

kozmosa, možemo uopće početi stjecati predodžbu o položaju čovjeka.

Kada razmatramo ljude, onako kako nam se pojavljuju, ova četiri aspekta

ljudske prirode u početku su nerazlučiva, isprepletena i u interakciji. Da

bismo ih razumjeli, prvo ih moramo odvojiti, svakog u svom posebnom

odnosu prema kozmosu. Takvo razmatranje moći ćemo poduzeti, ne

sveobuhvatno, već iz određene perspektive, ako to učinimo na sljedeći način.

Usmjerimo svoju pozornost na više periferne aspekte ljudi, na vanjsko, na

granice. Tu se prvo susrećemo s osjetilima. Međutim, iz drugih

antropozofskih razmatranja znamo da određena osjetila otkrivamo tek kada

zaronimo, takoreći, ispod površine ljudskog oblika, u čovjekovu

unutrašnjost. Ali u biti, osjetila koja nas informiraju o vlastitoj nutrini, u

početku na vrlo nesvjestan način, njihovu početnu točku bismo morali

tražiti, upravo na unutarnjoj strani površine. Dakle, može se reći, da sve što

je u čovjeku osjetilo, treba tražiti na površini. Treba samo razmotriti jedno od

najuočljivijih osjetila, naprimjer, vid ili sluh, i otkrit će se da ljudi moraju

primati određene dojmove od izvana. Kako se ti dojmovi doista manifestiraju,

naravno, uvijek treba utvrditi ispitivanjem i istraživanjem, koje smo na ovom

mjestu već proveli za neka osjetila. Ali kako se stvari pojavljuju u

svakodnevnom životu, može se reći, naprimjer: osjetilo poput oka ili uha,

opaža stvari putem vanjskih dojmova.

Sada, položaj čovjeka na Zemlji je takav da je lako vidjeti, da bi se glavni

smjer u kojem dolaze učinci stvari, tako da dolazi do osjetilnih percepcija,

mogao približno nazvati 'vodoravnim'. Detaljnije ispitivanje bi također

pokazalo da je tvrdnja koju sam upravo iznio potpuno točna. Jer ako se čini

da percipiramo u nekom drugom smjeru, to je samo iluzija. Svaki smjer

percepcije u konačnici mora pasti vodoravno. A vodoravna je linija ona koja

je usporedna sa Zemljom. Stoga, ako bi crtao shematski, morao bi reći: ako

je ovo zemljina površina i na njoj ljudsko biće koje opaža, onda je glavni



24 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

smjer njegove percepcije ovaj, koji je usporedan sa Zemljom (crtež ispod,

lijevo). Sve naše percepcije idu u ovom smjeru.

A kada razmotrimo ljudska bića, lako možemo reći: percepcije dolaze izvana,

idu, takoreći, od izvana prema unutra. - Što im donosimo ususret iznutra?

Iznutra im donosimo moć mišljenje, moć predodžbi. Samo trebate

vizualizirati taj proces. Reći ćete sebi: kad percipiram okom, dojam dolazi

izvana; moć predodžbe, dolazi iznutra (crtež ispod, desno). Kada vidimo stol

dojam dolazi izvana. Činjenica da tada mogu zadržati stol u sjećanju pomoću

predodžbe, dolazi od moći predodžbe od iznutra. Dakle, možemo reći: kada

sebi predočimo čovjeka, imamo smjer percepcije od izvana prema unutra,

smjer predodžbi od unutra prema vani. Ono što ovdje imamo u vidu odnosi

se na percepcije svakodnevnog života zemaljskog čovjeka, onog ljudskog bića

kako se ono otkriva u našem sadašnjem dobu razvoja Zemlje. To je ono što

sam gore spomenuo, tako stojimo sa činjenicama obične svijesti. Ali ako

proučite antropozofsku literaturu, otkrit ćete da postoje i druge mogućnosti

svijesti osim onih koje su prisutne za zemaljske ljude u svakodnevnom

životu.

Sada pokušajte, čak i ako je to samo približno i nejasno, stvoriti sliku onoga

što percipiraju zemaljski ljudi. Ono što postoji na Zemlji vidite u bojama,

čujete u zvukovima, percipirate osjećajem topline i tako dalje. Stvarate

konture za ono što se percipira, tako da stvari percipirate na strukturiran

način. Sada, ono u čemu znamo da smo zajedno s našom okolinom, samo je

činjenica obične, svakodnevne svijesti. Postoje i druge mogućnosti svijesti

koje kod zemaljskih ljudi ostaju više nesvjesne, koje su potisnute u dubine

duše, ali koje su od jednako velike, često i daleko veće, važnosti za ovaj

ljudski život, od svjesnih činjenica koje se iscrpljuju onim što sam do sada

spomenuo.

Za čovjekovu konstituciju, za ono što čovjek sa Zemlje jest, ono što leži

unutar zemljine površine, jednako je važno kao i ono što je u okruženju

Zemlje. Zemljina okolina, ono što je oko Zemlje, upravo je ono što možemo

opažati običnim osjetilima, ono što kroz moć predodžbi koja podržava

osjetilnu percepciju, može postati svijest običnog zemaljskog čovjeka.

Ali prvo razmotrimo unutrašnjost Zemlje. Obično razmatranje reći će vam da

je zemljina unutrašnjost zatvorena za običnu svijest. Svakako, možemo



25 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

kopati na kratku udaljenost u Zemlju, i zatim u rupama promatrati, recimo

u rudnicima, jednako kao što promatramo na površini. Ali to nije drugačije

nego kad promatramo ljudski leš. Kada promatramo leš, promatramo samo

nešto što više nije cijela osoba, već ostatak cijele osobe; svatko tko može

istinski vidjeti te stvari mora čak reći: da je to suprotnost čovjeku. Istinski

zemaljski čovjek je živ, hodajući čovjek, i tome odgovara ono što nosi u sebi

u smislu kostiju, mišića i tako dalje. Živom čovjeku odgovara kao istina

skeletna struktura, mišićna struktura, živčani sustav, srce, pluća i tako

dalje. Kada pred sobom imam leš, on više ne odgovara čovjeku. U obliku

kojeg imam pred sobom kao leš, nema apsolutno nikakvog razloga da pluća,

srce ili mišićni sustav budu prisutni. Stoga se oni raspadaju. Zadržavaju

neko vrijeme oblik koji im je nametnut. Ali leš je zapravo laž, jer takav kakav

jest, ne može postojati; mora se razgraditi. To nije stvarnost. Slično tome,

ono što nalazim unutar Zemlje kada kopam u nju, nije stvarnost, jer

zatvorena Zemlja utječe na čovjeka koji stoji na njoj drugačije od onoga što

čovjek, kada stoji na Zemlji, percipira kao zemljinu okolinu putem svojih

osjetila. Možete reći, ako stvar prvo promatrate duševno: zemljina okolina

može utjecati na obična osjetila čovjeka i biti shvaćena kroz predodžbe

obične zemaljske svijesti. Ono što je unutar Zemlje, također utječe na ljude,

ali ne djeluje vodoravno, djeluje odozdo prema gore. Prolazi kroz ljude (crtež
ispod, 'rot'). I tijekom obične svijesti, ono što djeluje odozdo ljudi ne

percipiraju na isti način kao što percipiraju ono što je u njihovoj zemaljskoj

okolini kroz svoja obična osjetila. Jer ako bi čovjek opažao ono što djeluje od

Zemlje prema gore, na isti način kao što opaža ono što je u zemaljskoj

okolini, tada bi morao posjedovati, takoreći, neku vrstu oka ili neku vrstu

dodira, da bi dosegao Zemlju bez kopanja rupe u njoj, da bi prodro u Zemlju

na isti način na koji se prodire u zrak kada se nešto hvata, ili kao što vidi

kroz zrak kada nešto gleda. Kada gledate kroz zrak, ne kopate rupu kroz

zrak. Kad biste iskopali rupu kroz zrak, a zatim gledali, gledali biste svoju

okolinu onako kako gledate Zemlju u rudniku. Stoga, ako ne biste trebali

kopati rupu da biste vidjeli unutrašnjost Zemlje, morali biste posjedovati

osjetilni organ koji može vidjeti bez kopanja rupa u Zemlji, za koji je Zemlja,

takva kakva jest, prozirna ili opaziva. Tako je u određenom odnosu, za ljude.

Ali u običnom zemaljskom životu, ljudi nisu svjesni dotičnih percepcija. Ono

što bi ljudi opažali su diferencirani metali Zemlje.

Zamislite samo koliko metala Zemlja sadrži! Kao što u zraku koji vas

okružuje opažate životinje, biljke, minerale i sve vrste umjetničkih predmeta,

tako opažate metale kako se uzdižu od unutar Zemlje. Ali ako bi te

percepcije metala zaista ušle u vašu svijest, to ne bi bile objektivne

percepcije, već imaginacije. I te imaginacije neprestano dolaze čovjeku

odozdo. Kao što vizualni dojmovi dolaze s vodoravne ravnine, tako se

metalna zračenja neprestano uzdižu odozdo - ne vizualne percepcije samih

minerala, već nešto od unutarnje prirode minerala koja djeluje kroz ljude



26 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

stvarajući imaginacije, slike. Ljudi ne percipiraju te slike; umjesto toga, one

slabe. One su u određenom smislu potisnute, jer ljudska svijest nije takva

da može percipirati te imaginacije. One slabe u osjećaje.

Ako, naprimjer, zamislite svo zlato koje se nekako nalazi u Zemlji, u

pukotinama i tako dalje, vaše srce doista opaža sliku koja odgovara zlatu u

Zemlji (crtež ispod, lijevo, 'lila'). Međutim, ta je slika samo imaginacija, i

stoga je obična svijest ne opaža, već je oslabljena u puki unutarnji osjećaj,

osjećaj koji se ne može ni protumačiti, a kamoli da može opažati

odgovarajuću sliku. Isto vrijedi i za druge organe, naprimjer, jetra opaža sam

kositar u Zemlji u određenoj slici i tako dalje.

Sve su to podsvjesni dojmovi koji pronalaze izraz samo u općim unutarnjim

osjećajima. Dakle, možete reći: ako percepcije iz zemaljskog okruženja dolaze

vodoravno i iznutra se susreću s moći predodžbi, tada se metalne percepcije,

posebno metalne percepcije, uzdižu odozdo, i baš kao što se moć predodžbi

susreće s običnim percepcijama, tako se i osjećaj, za svijest susreće s ovima

(crtež ispod lijevo, strelice 'gelb'). Ali za ljude koji danas žive na Zemlji, to

ostaje kaotično i nejasno. Pojavljuje se samo opći životni osjećaj.

Kada bi ovaj zemaljski čovjek posjedovao sposobnost imaginacije, mogao bi

znati da je i samo njegovo biće povezano s metalnim aspektom Zemlje. U biti,

svaki ljudski organ je osjetilni organ, i čak i kada ga koristimo za nešto

drugo, on je i dalje osjetilni organ. Njegova upotreba u zemaljskom životu je

zaista samo zamijenjena. Sa svim organima koje ljudi posjeduju, oni u biti

nešto percipiraju. Čovjek je, u biti, jedan veliki osjetilni organ, i kao takav,

veliki osjetilni organ, dalje je specificiran i diferenciran na pojedinačne

organe kao zasebne osjetilne organe.

Ljudi tako imaju percepcije metala odozdo, a život osjećaja odgovara tim

percepcijama metala. Imamo svoje osjećaje kao protudjelovanje na sve

metalno što izvire iz Zemlje i utječe na nas, baš kao što imamo moć
predodžbi kao protudjelovanje na sve što u našu osjetilnu percepciju prodire

iz okoline. Ali baš kao što učinke metala doživljavamo odozdo, tako i ono što

predstavlja kretanje i oblik nebeskih tijela djeluje odozgo, iz kozmičkog



27 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

prostora. Kao što imamo osjetilnu percepciju u svom okruženju, koja bi

funkcionirala kao svijest inspiracije, primamo inspiracije iz svakog

planetarnog kretanja, iz konstelacije zvijezda stajaćica. I kao što svojoj moći

predodžbi dopuštamo da teče suprotno od naših osjetilnih percepcija, tako

dopuštamo i sili da teče suprotno od kretanja nebeskih tijela (crtež ispod,

lijevo, žute strelice), sili koja je suprotna dojmovima zvijezda, a ta sila je sila

volje. Ono što prebiva u našoj moći volje, doživljavali bismo kao inspiraciju

kada bismo razmatrali svijest inspiracije.

Ako ljude proučavamo na ovaj način, onda si kažemo: u njihovoj zemaljskoj

svijesti prvo pronalazimo ono u čemu su najbudniji, život predodžbi-osjetila.

Zapravo, tek u ovom životu predodžbi-osjetila mi smo uistinu potpuno budni

u običnoj zemaljskoj svijesti. Nasuprot tome, naš život osjećaja postoji tek

poput sna. Naš život osjećaja nije intenzivniji, nije svjetliji od snova; snovi su

samo slike, dok je život osjećaja opće stanje duše određeno samim životom.

Ali taj osjećaj temelji se na metaličkom utjecaju Zemlje. Još dublje - kao što

sam često objašnjavao - još tuplja je svijest volje. Čovjek ne zna zapravo što

je njegova volja u njemu. Često sam to ovako izražavao: čovjek ima misao da

ispruži ruku, da nešto uhvati rukom. Tu misao može imati svojom budnom

sviješću. Tada ponovno vidi čin hvatanja. Ali ono što se zapravo nalazi

između, ovo probijanje volje u mišiće i tako dalje, za običnu svijest ostaje

skriveno kao i iskustva dubokog spavanja bez snova. U osjećajima sanjamo;

u volji spavamo. Ali ta volja, koja spava u običnoj svijesti, upravo je naša

reakcija na zvjezdane dojmove, na isti način kao što u svojim predodžbama

reagiramo na osjetilne dojmove obične svijesti. A ono što čovjek sanja u

svojim osjećajima, jest protudjelovanje na metalički učinak Zemlje.



28 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Kad smo mi, kao današnji ljudi, budni, opažamo stvari oko sebe. Naša

predodžba suprotstavlja se tim percepcijama. Za to su nam potrebna naša

fizička i eterska tijela. Bez fizičkog i eterskog tijela ne možemo razviti sile

koje u vodoravnom smjeru djeluju perceptivno i kao predodžbe. Dakle, ako

to želimo shematski predstaviti, možemo reći: fizičko tijelo i etersko tijelo, za

dnevnu svijest se ispunjavaju dojmovima osjetila i predodžbama (vidi crtež,

žuto). Kada čovjek spava, njegovo astralno tijelo i 'Ja' organizacija su izvana.

Oni su ti koji primaju dojmove odozdo i odozgo. Oni su oni, 'Ja' i astralno

tijelo, koji zapravo spavaju u onome što je metaličko strujanje iz Zemlje i ono

što je, zapravo, struja planetarnih kretanja i konstelacije zvijezda stajaćica.

Ono što se tako stvara u okolini Zemlje, ali što nema silu koja djeluje u

vodoravnom smjeru, već djeluje kao sile odozgo prema dolje, to je ono u

čemu se nalazimo tijekom noći.

Ako biste pokušali prijeći iz obične svijesti u imaginativnu, tako da je

prisutna istinska imaginativna svijest, tada bi, zbog sadašnjeg doba

čovjekova razvoja, svi ljudski organi morali podjednako biti pogođeni ovom

sviješću. Nije dovoljno da je, recimo, pogođeno samo srce, već svi organi

podjednako moraju biti pogođeni. Ranije sam rekao da srce opaža zlato koje

je u Zemlji. Ali nikada ne može opažati samo zlato, jer stvar je sljedeća: sve

dok su 'Ja' i astralno tijelo povezani s fizičkim i eterskim tijelom, na način

kako je to slučaj kod normalne, budne osobe, tada nikakva percepcija ne

može postati svjesna. Tek kada se 'Ja' i astralno tijelo do određene mjere

oslobode i neovisni su, kao što je slučaj kod imaginacije, tako da postanu

neovisni o fizičkom i eterskom tijelu, možemo reći: astralno tijelo i 'Ja'

organizacija u blizini područja srca, postaju sposobni percipirati nešto od

ove emanacije metalnog elementa u Zemlji. I tada se može reći: središte za

učinke emanacije zlata leži u astralnom tijelu u području srca. Srce opaža

jer astralno tijelo, koje pripada ovom području, srcu, uistinu percipira.

Fizički organ ne opaža, opaža astralno tijelo.

Kada se stekne imaginativna svijest, cijelo astralno tijelo i cijela 'Ja'

organizacija, moraju biti u stanju u kojem oni dijelovi koji odgovaraju

ljudskim organima mogu percipirati. To jest, čovjek tada percipira cijelu

metalnost Zemlje, iako diferencirano. Detalje unutar toga može percipirati

samo ako se posebno obuči i učini to svojim posebnim okultnim

istraživanjem, kako bi učio o metaličnosti Zemlje. Ovo znanje je nešto što ne

bi trebalo biti opće znanje čovjeka u današnjem dobu. Ovaj uvid

čovječanstvo ne bi trebalo danas koristiti u službi korisnog i blagotvornog

života. Budući da je to univerzalni zakon, ako bi netko koristio ovo znanje o

metalima u Zemlji, čak i u najmanjoj mjeri, u službi korisnosti, običnog

života, imaginativno znanje bi odmah bilo izgubljeno.

Međutim, može se dogoditi da zbog patološkog stanja negdje u osobi, ili čak

općenito, intimna veza koja bi zapravo trebala postojati između astralnog



29 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

tijela i organa bude prekinuta, tako da osoba, u određenom smislu, spava u

vrlo tihom, budnom stanju. Kada zaista spava, njeno fizičko tijelo i etersko

tijelo su odvojeni s jedne strane, a njeno astralno tijelo i 'Ja' s druge. Ali

postoji i tako miran san da osoba hoda gotovo neprimjetno omamljena, u

stanju koje bi se nekome moglo činiti vrlo zanimljivim, jer takvi ljudi

izgledaju čudno 'mistično', imaju tako mistične oči i tako dalje. To može

proizaći iz činjenice da je vrlo miran san prisutan i tijekom budnosti. To je

uvijek svojevrsna vibracija fizičkog i eterskog tijela u odnosu na 'Ja'

organizaciju i astralno tijelo. Vibrira naprijed-natrag. I takvi su ljudi tada

prikladni da se koriste kao osjetila metala. Ali sposobnost osjećanja nečeg

specifičnog metalnog ovdje ili ondje, uvijek se temelji na određenoj patološkoj

predispoziciji. Naravno, čim se stvar razmotri čisto tehnički, i stavi u službu

tehničkog zemaljskog, može biti sasvim nebitno - ako smijem okrutno reći -

jesu li ljudi malo bolesni ili ne. Uostalom, čovjek obično ne obraća puno

pažnje na sredstva kojima postiže ovu ili onu korisnu stvar. Ali gledano

iznutra, sa stajališta višeg svjetonazora, uvijek ima nešto patološko kada

osoba počne percipirati na ovaj način, ne samo vodoravno u zemaljskom

okruženju, već i prema dolje, a ne kroz rupe, već izravno. Tada je, naravno,

nužno da osoba ono što radi ne izražava na uobičajeni način. Kad uzmete

olovku i nešto zapišete, tu je prisutan običan život predodžbi, to mora biti

mrtvo. Ali ta obična sposobnost predodžbi, koja - osvjetljava, za razliku od

zamračivanja - osvjetljava percepciju koja dolazi odozdo. I stoga je potrebno

imati drugačije znakove nego prilikom pisanja ili govora, kada se, kroz

patološka stanja, percipira nešto specifično metaličko u Zemlji. Napominjem,

naprimjer, da je i voda metal. Takve patološke osobe mogu se trenirati, ne

samo da nesvjesno opažaju, već i da nesvjesno daju znakove za tu

percepciju. Ako takvim ljudima date, naprimjer, rašlje, oni će ih koristiti za

izradu tih znakova. Što je u osnovi svega ovoga? To se temelji upravo na

činjenici da postoji suptilni prekid između 'Ja' i astralnog tijela s jedne

strane, te fizičkog tijela i eterskog tijela s druge strane, i kroz to čovjek ne

samo da opaža ono što je uz njega, približno govoreći, već se, isključivanjem

svog fizičkog tijela, transformira u osjetilni organ i opaža unutrašnjost

Zemlje bez stvaranja ikakvih rupa u njoj. Ali kada je na djelu ovaj smjer, koji

je inače normalno samo smjer osjećaja, tada se ne može izraziti na način koji

odgovara moći predodžbi. Ne može to izraziti riječima. To može izraziti samo

znakovima, kao što sam naznačio.

Na sličan način, međutim, može se sugerirati da čovjek ima percepciju koja

silazi odozgo. Ona ima drugačiji unutarnji karakter. To više nije percepcija

metala, već inspiracija, koja odražava zvjezdana kretanja ili konstelacije. I

baš kao što se odozdo percipira konstitucija Zemlje, odozgo se opaža ono što

proizlazi samo iz tih patoloških stanja, kada je u tim slučajevima, 'Ja'

donekle odvojeno od astralnog tijela. Tada on opaža odozgo, ono što zapravo

svijetu daje podjelu i tijek vremena. Kroz to on dublje vidi u događaje svijeta,



30 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

ne samo u prošlost, već i u određene pojave koje ne proizlaze iz slobodne

čovjekove volje, već iz nužnosti svjetskog poretka. On tada, u određenom

smislu, proročki vidi u budućnost, on vidi u poredak vremena.

Kroz ove primjere sam samo htio sugerirati da određena patološka stanja

doista mogu proširiti nečiju sposobnost percepcije. Na zdrav način, ona se

proširuje imaginacijom i inspiracijom. Što u ovom kontekstu predstavlja

zdravlje, a što patologiju, moglo bi vam postati jasnije kroz sljedeće: sasvim

je dobro za normalnu osobu imati, recimo, normalan osjet mirisa. Ako osoba

ima normalan osjet mirisa, tada će predmete oko sebe percipirati mirisom.

Ali ako ima abnormalan osjet mirisa za određene stvari u svojoj okolini,

može razviti idiosinkraziju kada je prisutan ovaj ili onaj predmet. Naprimjer,

mogu postojati ljudi koji se jako razbole od mirisa jedne jagode u sobi, čak je

ne moraju ni jesti. To teško da je poželjna situacija. Ipak, moglo bi se

dogoditi da netko, ne usredotočen na ljude, već možda na mogućnost

pronalaska ukradenih jagoda ili drugih ukradenih predmeta, iskoristi ovu

posebnu ljudsku sposobnost. Kad bi ljudi mogli razviti njuh poput pasa, ne

bi bilo potrebe za policijskim psima, ljude bi mogli koristiti u tu svrhu.

Ali to se ne smije činiti. Stoga ćete razumjeti kad kažem da se sposobnost

percepcije, i prema gore i prema dolje, ne smije razvijati na pogrešan način,

tako da se poveže s patologijom, jer to je takvo da je izravno destruktivno za

cijelog čovjeka. Dresirati, njegovati neku vrstu 'osjećaja metalnosti' bilo bi

potpuno isto kao i dresirati ljude da budu policijski psi ili psi tragači. Osim

što je ovdje čisto ljudski element kriminala prisutan na puno intenzivniji

način. Ali sama patološka stanja mogu uzrokovati takvo ponašanje kod

nekih ljudi.

Sve stvari koje vam dolaze na laički zbunjujući, nejasan način, moći ćete

razumjeti, kako u smislu njihovih teorijskih aspekata, tako i u smislu kako

te stvari treba vrednovati unutar cijelog konteksta ljudi. To je jedna strana

stvari.

Ali druga strana stvari je da postoji i ispravna primjena takvog znanja. Onaj

tko posjeduje imaginativno znanje, da bi ljudima donio zlato, ne smije

koristiti imaginativnu moć astralnog tijela, koja sjedi u području srca. Ali

može se koristiti za spoznavanje strukture, pravih zadataka, unutarnje

prirode samog srca. Može se koristiti u smislu čovjekove samospoznaje. To

također odgovara, u fizičkom životu ispravnoj uporabi, recimo, osjetila

mirisa, ili vida ili nečeg sličnog. I tako se uči spoznavati svaki ljudski organ,

sposobnošću kombiniranja onoga što se opaža odozdo s onim što se opaža

odozgo.

Naprimjer, naučite spoznati srce kada shvatite sadržaj zlata u Zemlji, kako

ono izvire i može se percipirati kroz srce, i kada, s druge strane, spoznate

struju volje koja teče od Sunca odozgo - to jest protustruju solarne struje



31 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

kao volje - tako da, kroz zajednički učinak solarne struje odozgo, iz zenita

Sunca, sa spoznajom zlata odozdo, spajajući to dvoje, dopuštate sebi da vas

supstanca zlata u Zemlji stimulira na imaginaciju, a Sunce na inspiraciju,

tada stječete znanje o ljudskom srcu. I tako je za spoznaju drugih organa.

Stoga, ako čovjek želi istinski upoznati sebe, mora dopustiti elementima ove

spoznaje iz kozmosa da djeluju na njega.

Tako smo ušli u oblast koja ukazuje, na još konkretniji način nego što sam

to ponekad ranije činio, na vezu između čovjeka i kozmosa. Ako se osvrnete

na predavanja koja sam završio o razvoju našeg razumijevanja prirode u

posljednje vrijeme, vidjet ćete, posebno na jučerašnjem predavanju, da u biti

ono što je mrtvo, da je to ono što ljudi spoznaju kroz sadašnju fazu prirodne

znanosti. Jer oni ne spoznaju sebe onakvim kakvi uistinu jesu, već u odnosu

na ono što je kod njih mrtvo. A istinsko znanje o ljudima procvjetat će samo

iz suprotstavljanja onome što se u čovjeku spoznaje kao mrtve organe, kao

organe u njihovom mrtvilu, s onim što se u tim organima može percipirati

odozgo i odozdo.

Dakle, čovjek spoznaju postiže s punom sviješću. Ranije instinktivno znanje

proizašlo je iz drugačije integracije astralnog tijela u etersko tijelo, drugačije

nego što je to slučaj danas. Danas je integracija takva da čovjek, kao

zemaljsko biće, može postati slobodan. Da bi se to dogodilo, međutim,

potrebno je da čovjek sadašnjosti prvo spozna ono mrtvo, živototvorni temelj

prošlosti kroz ono što se uzdiže odozdo, iz metalnosti Zemlje, i ono

živototvorno odozgo, kao utjecaje zvijezda i konstelacija (crtež ispod).



32 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

I u svakom organu, istinska spoznaja čovjeka morat će tražiti ovo trojstvo -

mrtvo ili fizičko, osnovu života ili duševno, ono što oživljava ili duhovno. I

tako, do najsitnijih detalja ljudske prirode, morat će se posvuda tražiti

fizičko-tjelesno, duševno i duhovno. A polazište za to mora razumno biti

izvedeno iz ispravne procjene onoga što smo spoznali kao trenutno stanje

prirodne znanosti. Mora se spoznati da nas sadašnje stanje prirodne

znanosti svugdje vodi u zemaljski grob i da iz ovog zemaljskog groba moramo

otkriti život.

To nalazimo kada istinski postanemo svjesni kako moderna znanost duha

mora oživjeti stare slutnje. Slutnje o tim stvarima oduvijek su postojale. Ovih

dana dao sam razne savjete onima koji rade na različitim područjima. Sada

bih želio savjetovati književnim povjesničarima, ako žele govoriti o

goetheanizmu, da razmotre goetheovsku slutnju koja se nalazi u drugom

dijelu 'Wilhelm Meister', u 'Wilhelm Meisters Wanderjahren', gdje se

pojavljuje biće koje, kroz patološko stanje duše i duha, doživljava kretanje

zvijezda. Uz njega je astronom. Ali tu stoji jedna druga osoba, ona koja traži

metal. Prati je Montanus, rudar, geolog. To utjelovljuje duboku slutnju,

slutnju daleko dublju od svega što se pojavilo u razvoju prirodne znanosti od

Goethea u smislu fizikalnih istina, koliko god bile velike. Jer ti znanstveni

uvidi pripadaju sferi čovjeka; Goethe je u drugom dijelu svog 'Wilhelm

Meister', u 'Wilhelm Meisters Wanderjahren', aludirao na ono što pripada

svjetovima s kojima je čovjek povezan, i prema gore do zvijezda i prema dolje

do dubina Zemlje.

I još mnogo takvih stvari može se pronaći, kako u korisnim granama

znanosti, tako i u onim posebnim. Ali i te će stvari biti istinski prepoznate

kao blago znanja, tek kada se goetheanizam, shvati toliko ozbiljno da se

mnogo toga što Goethe smatra pukom slutnjom osvijetli znanošću duha ili

se možda čak transformira u nešto što pruža određenu povijesnu radost,

otkrivajući da se stvari koje se sada pojavljuju kao znanje, Goethe obradio

kao svojevrsnu slutnju u romanesknom obliku.

Kroz sve ovo, međutim, želim naglasiti da kada govorimo o njegovanju

znanstvenih nastojanja unutar antropozofskog pokreta, ona bi se trebala

provoditi s dubokom ozbiljnošću, koja ne ugrožava antropozofiju svodeći je

na standarde moderne kemije, fizike, fiziologije u slično, već pojedinačne

znanosti integrira u istinsku struku antropozofski živog znanja. Ono što bi

željeli čuti jest da kemičari, fizičari, fiziolozi i liječnici govore antropozofski.

Jer neće biti produktivno ako pojedini stručnjaci pokušavaju prisiliti

antropozofiju da govori kemijskim, fizikalnim ili fiziološkim terminima. To će

samo izazvati protivljenje antropozofiji, dok napredak u konačnici mora biti

postignut tako da se antropozofija tim stručnjacima otkrije kao

antropozofija, a ne samo nešto što shvaćaju prema svojoj terminologiji, gdje

se pojedinačni termini jednostavno nameću onome što je već uobičajeno.



33 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Potpuno je nebitno primjenjuju li se antropozofski ili drugi termini na vodik

ili kisik i tako dalje, ili se drži starih termina. Antropozofiju je važno

prihvatiti cijelim svojim bićem. Tada će netko biti antropozof na pravi način,

čak i kao kemičar, fiziolog ili liječnik.

Moja je namjera bila upravo da ovaj ciklus, za koji sam bio zamoljen da

predstavim povijest znanstvene misli, iz tog propitivanja povijesti doista

pruži uvide koji stvarno mogu uroditi plodom. Jer antropozofski pokret

apsolutno mora biti plodonosan u širokom opsegu oblasti - uistinu

plodonosan. O tome ću više govoriti na sljedećem predavanju za one koji će

biti tamo.



34 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

 IV. ČETVRTO PREDAVANJE

Dornach, 12. siječnja 1923.

Kroz svjetsku povijest postojali su simptomi koji, poput izvana vidljivih

manifestacija, otkrivaju unutarnje sile razvoja, i takvi simptomi ponekad

izgledaju kao da su izvana povezani s tim unutarnjim razvojem. Međutim,

međusobne veze u svijetu - u svijetu duha, duše i materije - toliko su

duboke, da se često ono što izgleda kao izvana, može shvatiti kao uistinu

stvarni pokazatelj unutarnjih procesa. I u tom smislu, lomača kojom je

Giordano Bruno 1600. godine odveden u smrt, možda se može smatrati

vanjskim znakom značajnog unutarnjeg razvoja. Plamen ove lomače, rekao

bih, promatraču povijesti sjaji poput nečega što, jasnim plamenim pismom,

ukazuje na značajne transformacije koje se događaju kroz cijelu povijest

čovječanstva.

Ne smijemo zaboraviti da se tri ljudske osobnosti čine posebno

karakterističnim za to vrijeme prijelaza iz 16. u 17. stoljeće: dominikanac

Giordano Bruno; postolar Jakob Böhme; i lord čuvar pečata Bacon, Bacon

od Verulama - tri naizgled sasvim različite osobnosti, ali upravo u toj

različitosti iznimno karakteristične za ono što se događalo u razvoju

čovječanstva tijekom pojave novog svjetonazora, tijekom sumraka starih

svjetonazora.

Jakob Böhme odrastao je u najskromnijim okolnostima i već kao dječak

posjedovao je istančan sluh za različite oblike mudrosti koji su u to vrijeme

još uvijek bili živi među ljudima Srednje Europe - mudrost koja se odnosila i

na ono što su ljudi osjećali u sebi i na misterije prirodnih procesa i pojava.

Sva ta narodna mudrost, do trenutka kada je mogla doći do osjetljivog uha

Jakoba Böhme, već je dosegla stanje u kojem je bilo gotovo nemoguće

duboku mudrost, čije je ostatke još uvijek opažao, izraziti jasnim riječima. I

to toliko da je tu duboku mudrost bio prisiljen izraziti mucajućim, često

netočnim riječima. Uz svu veličinu, kod Jakoba Böhme se mora vidjeti kako

žvače riječi kako bi iz njih istrgnuo nešto što je zapravo upio samo u osjećaje

- rekao bih kao uteg - i ono što su ti sadržaji mudrosti imali u narodnoj

tradiciji.

Kao drugu osobnost vidimo Giordana Bruna - prožetog učenjima, posebno

onima dominikanskog reda, koja su, iako utemeljena na drevnoj mudrosti,

nudila fino isklesane uvide u odnos čovjeka prema svijetu. Ti su uvidi

posjedovali određenu snagu i intenzitet spoznaje, ali su bili otupljeni

crkvenom tradicijom. I vidimo kako u osobnosti Giordana Bruna cijeli poriv i

strast za znanjem tog doba, posebno prijelaza iz 16. u 17. stoljeće, izbija iz

duše faustovskom snagom, kako je Giordano Bruno u potpunosti dijete svog



35 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

doba, kako je, osim dominikanskog duha koji živi u njemu, on u

eminentnom smislu svjetovni čovjek svog vremena, ali svjetovni čovjek u svoj

njegovoj profinjenosti koju može posjedovati kada u svijet donosi oštro

definirane, plastično razvijene ideje. Možda nijedna druga osobnost tog doba

nije tako jasno govorila iz općeg karaktera doba kao Giordano Bruno. Treba

samo pogledati kako je on prisiljen, jer mora govoriti iz punine svijesti

svijeta, a na raspolaganju su mu samo ograničenja ljudske duše svog

vremena, da ideje koje je upio tijekom proučavanja odijeva u poetsko ruho;

kako postaje pjesnik koji spoznaje, pjesnički znanstvenik, jer u trenutku

kada želi nešto reći, u njemu živi tako bogat duševni sadržaj da taj duševni

sadržaj nadilazi sve koncepte, i on je prisiljen prepustiti se zamahu

poetskog, pjesničkog, kako bi izrazio to obilje svjetlosti.

A s druge strane, u Baconu iz Verulama, vidimo čovjeka koji je u biti izgubio

ravnotežu, čovjeka potpuno zaokupljenog vanjskim životom svog vremena.

Bio je državnik, Čuvar pečata, čovjek velike inteligencije, ali onaj koji nije

ukorijenjen ni u jednoj tradiciji, koji je prvi put u povijesti čovječanstva u

velikim razmjerima iznio ono što će čovjek poput Fichtea kasnije toliko

prezirati - s pravom prezirati iz njegove perspektive: banalnost razuma,

banalnost racionalizma.

Bacon iz Verulama, na prilično domišljat način, uveo je banalnost u

filozofiju. Kao što sam rekao, potpuno je izgubio vezu s duhovnim, nije imao

tradiciju i kao stvarno je prihvaćao samo ono čemu su izvana svjedočila

osjetila, ali nije bio u stanju iz osjetilnog iskustva izvući bilo što duhovno.

Moglo bi se reći da je bio suprotnost Jakobu Böhme. Dok je Jakob Böhme, iz

stare duhovnosti koja se više nije shvaćala, ipak nastojao izbaciti iskre

duševnog i iskre materijalnog, pronaći tajne duševnog i tajne materijalnog,

koje je potom mucao, Bacon iz Verulama nije posjedovao ništa slično. Stajao

je takoreći, sa svojom dušom kao da je tabula rasa, prazna ploča, okrenut

prema vanjskom, osjetilnom svijetu, primjenjujući banalnost običnog

razuma - ne zdravog razuma već običnog razuma - na taj vanjski osjetilni

svijet, i ništa se drugo nije pojavilo osim početka osjetilnog znanja, lišeno

svake duhovnosti.

Ove tri osobnosti predstavljaju suvremenike. Jakob Böhme je rođen 1575,

Giordano Bruno, stariji, 1548, a Lord Bacon 1561. Oni predstavljaju

modernu civilizaciju u njezinim početnim fazama, svaki na svoj način.

Sada, kada su sile propadanja najjače, izvanredno je teško proniknuti u

djelovanje i živote duša kakve su ove tri. Jer mnogo toga u čemu su te duše

nekada živjele, s još uvijek stvarnim i djelatnim duhovnim percepcijama,

sada je izblijedjelo. Svakako će se u budućnosti, gledajući unatrag,

okarakterizirati kako naše doba, budući da se nalazi na vrhuncu

materijalizma, u sebi nosi i moralnu antitezu ovog materijalizma. A ta

moralna antiteza je svakako, s jedne strane, neobuzdani nemoral, ali s druge



36 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

strane, prije svega, ravnodušnost prema svemu duhovnom. Posebno

skrećem pozornost na tu ravnodušnost, jer namjeravam ova tri predavanja

koja ću završiti u nedjelju, završiti jednim koje će se baviti posebnom

prirodom protivljenja antropozofskom svjetonazoru, i jer bih želio za to

postaviti temelje danas i sutra kroz neku vrstu povijesne perspektive.

Ta ravnodušnost prema svemu duhovnom zapravo ponekad tjera čovjeka da

se zapita: zašto ljudi našeg doba još uvijek vide nešto posebno u, recimo,

Goetheovom 'Faustu'? Zapravo bi bilo lakše razumjeti kada bi ljudi našeg

doba, na temelju vlastitog načina razmišljanja, jednostavno rekli: ovaj

Goetheov 'Faust' pripada prošlom dobu. Ovaj Goetheov 'Faust' sadrži

otkrivenje starog praznovjerja na gotovo svakoj stranici. Mnogo toga ima o

magiji, o paktu s vragom.

Svakako, naše doba ima izgovor koji kaže: sve je to poetska krinka. Ali s

druge strane, naše doba priznaje da je Goethe u svom 'Faustu' htio prikazati

nešto poput predstavnika čovječanstva. U tom pogledu treba reći, i u tom

pogledu bolje razumjeti velikog učenjaka Du Bois-Reymonda, koji je cijelog

'Fausta' smatrao svojevrsnom prevarom i rekao: Faust je trebao postati

pristojna osoba, pošteno oženiti Gretchen i izumiti električni generator i

zračnu pumpu. - To je zapravo iskrenije u skladu s osjećajima našeg doba

nego što o 'Faustu' vrlo često govore ljudi koji dijele iste osjećaje. Jer to čine

samo zato što prevladava mišljenje da je Goetheov 'Faust' veliko djelo koje ne

treba odbaciti. To je, kao što sam rekao, ravnodušnost koja se ponekad

zapravo samo srami odbaciti stvari koje bi trebala odbaciti.

Trebalo bi jednostavno razmisliti kako bi naše vrijeme tretiralo te stvari da

nisu opterećene tradicionalnim prosudbama! Da Shakespeare nije napisao

'Hamleta' i da se neki opskurni pjesnik danas pojavio iz nekih nepoznatih

dubina s dramom Hamlet, onda bismo vidjeli što bi ljudi rekli o takvoj drami

Hamlet.

Ponekad se zaista mora ozbiljno razmisliti o takvim stvarima kako bi se

pravilno razumjelo vrijeme. Ta ravnodušnost, upravo zato jer je neugodno

učiniti bilo što drugo, oscilira od kontemplacije Mefista u Goetheovom

'Faustu' ili se povremeno čak spusti i izgovara svakakve netočnosti o magiji

u 'Faustu'. Ali istinski proniknuti u ono što je zapravo bila duhovno-duševna

atmosfera u vrijeme kada su se odvijali ključni događaji za duhovni život

moderne civilizacije, kao u vrijeme kada su živjeli Giordano Bruno, Jakob

Böhme i Bacon od Verulama, za sadašnjost je zapravo nemoguće.

Sada, prije svega, ako na takvo nešto želimo gledati s potpunom

objektivnošću, prvo moramo razmotriti gigantske ideje kojima su težila ranija

doba - u usporedbi s onima iz sadašnjosti! Ideje koje, upravo jer su bile

gigantske, danas više ne vrijedi niti ignorirati, osim možda u književno

povijesne svrhe.



37 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Pogledajte u Srednji vijek, pogledajte lik poput Merlina! Immermann je u

svoje vrijeme pokušao donekle oživjeti ovaj lik, ali u Immermannovoj verziji,

nekada gigantska figura djeluje kao da je sve napisano u kućnoj haljini, s

noćnom kapicom.

Samo razmilite o jednostavnoj, izravnoj rečenici legende o Merlinu. Što bi

Merlin trebao postati? Merlin bi trebao postati antipod Krista. To je ono što

on treba postati prema srednjovjekovnoj legendi: suprotnost Kristu. Krist je,

dakle, ušao u svijet bez fizičkog začeća, prema Zavjetu. Merlin bi trebao

učiniti isto. Ali Krist je ušao u svijet zasjenjenjem Marije od strane Duha

svetoga; Merlin treba ući u svijet zasjenjenjem pobožne časne sestre u

spavanju od strane vraga. Vrag želi stvoriti antipod Krista na Zemlji u

Merlinu; stoga napada pobožnu redovnicu pri spavanju. A Merlin izbjegava

postati Antikrist samo zato što je redovnica previše pobožna. I upravo kroz

njezin pravi, ispravan moral, namjera vraga je kod Merlina osujećena.

Samo pokušajte shvatiti što takvi stihovi znače unutar srednjovjekovne

legende. Oni označavaju unutarnju smjelost svjetonazora, unutarnju

energiju oblikovanja misli. Usporedite sve što se u naše vrijeme govori, osim

u krugovima poput antropozofije, o podrijetlu zla u svijetu, o podrijetlu

korupcije čovječanstva, i morat ćete priznati: ništa nije opravdanije od

tvrdnje da je noviji razvoj, razvoj građanske uskogrudnosti. Jer u konačnici,

osim sve filozofske strogosti s kojom se danas ponekad raspravlja o

podrijetlu zla, stvari su još uvijek buržoaske, u usporedbi s idejom koja je

gigantski razvijena po pitanju zla kao što je ona o stvaranju Merlina, koji je,

u određenom smislu, samo zalutali sin vraga i stoga nije dovoljno zao.

Razmislite o ovome: Merlin je jedan od vođa Arturova kruga. Legenda ga

koristi kako bi osvijetlila karakter jednog doba. Ali legenda ne pronalazi

način na Zemlji da točno okarakterizira ovo doba. Stoga nadilazi zemaljsku

oblast, ulazi u nadnaravno i zlo, te je potreban zalutali sin vraga da objasni

zemaljske stvari.

Ne kažem da mi za naše doba ne trebamo slične elemente legende. Ne kažem

da, kako bismo točno okarakterizirali određene stvari, ne bi bilo potrebno

koristiti slične kreacije. Doista, čak ni filistarstvo u moderno doba, dakle, ne

treba objašnjavati isključivo zemaljskim terminima, s obzirom na njegovo

podrijetlo i izvore. Jer ono što je neobično kod filistarstva, jest to što svoju

štetnost ne shvaća ništa više od svoje korisnosti.

Imamo kontroverzu oko euharistije, koja se javila posvuda usred Srednjeg

vijeka. Već sam to objasnio: ljudi su počeli raspravljati o euharistiji tek kada

više nisu znali što ona sadrži. Kao kada se o nečemu počinje raspravljati tek

kada se o tome ništa ne zna. Sve dok netko o nekoj temi nešto zna, ne

raspravlja o njoj. Za svakoga tko barem malo zaviri u misterije svijeta,

rasprave su uvijek znak neznanja. Stoga, kada se društva okupljaju i



38 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

međusobno raspravljaju, to je onima s uvidom znak da svi oni ništa ne

znaju. Jer sve dok je tu stvarnost - a čovjek može znati nešto samo o

stvarnosti - rasprave nema. Barem nikad nisam čuo da itko, kada je zec na

stolu, raspravlja o tome je li to pravi zec ili ne, ili odakle zec potječe, ili je li

zec vječan ili proizvod vremena, ili bilo što slično, radije ga se jede; ljudi se

najviše svađaju oko posjeda, ali ne oko bilo kakve epistemološke istine. Ali

iza ove euharistijske kontroverze leži nešto sasvim drugo, i taj potpuno

drugačiji aspekt čini ideje koje smo nekada imali o interakciji ljudi

gigantskim, u usporedbi s današnjim filistarskim idejama, koje ponekad

nisu ništa manje đavolske, ali su ipak filistarske ideje.

Ljudi poput Trithema von Sponheim, Agrippe von Nettesheim, Georgiusa

Sabellicus, Paracelsusa, nisu bili samo oklevetani na uobičajeni filistarski

način, već su optuženi da su barem u savezu s vragom i stoga sposobni

prakticirati magijske vještine, kojih su se bojali. Dakle, iza kontroverze oko

euharistije vidimo strah od magije. Taj strah od magije, pak, povezan je s

početkom novog doba, čiji potpis leži upravo u duhovima poput Bacona od

Verulama, Giordana Bruna i Jakoba Böhme.

Što se podrazumijevalo pod pojmom čarobnjak? Čarobnjak se shvaćao kao

osoba koja crpi unutarnje znanje putem kojeg može kontrolirati prirodu, a

možda čak i druge ljude. No, duh moderne civilizacije doveo je do

potiskivanja tih unutarnjih uvida, koji su doista nekoć postojali i u to

vrijeme još uvijek funkcionirali kao ostaci drevne, instinktivne vidovitosti, te

do pojave znanja koje se moglo steći samo iz vanjske prirode, a ne iz

čovjekove nutrine. Postojao je ogroman strah od osobe koju se nije moglo

promatrati kako petlja s raznim stvarima, sastavlja strojeve i slično. Jer ako

bi se moglo sve nadzirati, moglo se, u određenom smislu, i promatrati kako

znanje ulazi u njihov duh. Danas je to, naravno, uobičajeno, zar ne? Danas

se ljudi više ne boje magije jer je ona u biti nestala, budući da su se

unutarnji izvori znanja već potpuno spustili. Danas je jasno da nema razlike

slušate li nekoga kako dijeli uvide, slušajući tako njegovu čovječnost, ili ga

gledate u laboratoriju kako petlja sa strojevima, jer tamo vidite kako uvidi

ulaze u njegovu glavu; a da bi nešto drugo moglo biti u njegovoj glavi osim

onoga što vidite da ulazi jednostavno je neprihvatljiva. Uvijek morate biti u

stanju točno vidjeti što osoba ima u glavi. Danas se to uzima zdravo za

gotovo.

U vrijeme Bacona od Verulama još su postojali ljudi koji su posjedovali

određeno unutarnje bogatstvo. Stoga je Baconu od Verulama još bilo

vrijedno voditi veliku kampanju protiv takvog unutarnjeg bogatstva i

ukazivati na ono što u čovjeka može ući izvana. Moglo bi se reći da je to

vraćanje u davna vremena kada se ljudske glave još uvijek smatralo punim, i

kada su ljudi željeli znati što je unutra, jer su bili uvjereni da se ono što je

unutra ne može naći vani u prirodi. A onda se pojavio Bacon i izjavio: to je



39 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

besmislica; ljudska glava je šuplja, sve što u nju ulazi mora doći izvana, iz

prirode.

Pa, to je bila teorija. Međutim, u ranom Srednjem vijeku postojao je ogroman

strah da bi bilo kakvo znanje moglo samostalno rasti unutar čovjeka, da bi

se unutar njega mogao razvijati duh. Nije ni čudo da je razumijevanje

misterija euharistije potpuno izgubljeno, jer je čovjek morao nešto postići

ako se trebala dogoditi transformacija materije u nešto sasvim drugo.

I tako vidimo kako se pojavljuje nešto sasvim izvanredno, posebno u

kontroverzi oko euharistije. Ranija razdoblja kršćanstva prihvaćala su

transupstancijaciju kruha i vina kao nešto moguće, kao nešto stvarno, na

temelju određenih postojećih ideja. Te ideje više nisu bile prisutne. Stoga se

postavilo pitanje: što bi to moglo biti? I od tada se trebalo događati isključivo

izvanjski. Ono vanjsko je postalo bitno, što je bilo očito već i u činjenici da su

se reformatori čak prepirali o obliku u kojem bi se euharistija trebala

primati. Duh je bio istjeran iz ceremonija.

To je bila prva faza materijalizma. Ono što se prvo pojavilo u modernoj

civilizaciji kao materijalistička koncepcija, bio je sakramentalizam. Tu je

materijalizam uistinu započeo. I dok je ovo doba, u kojem su živjeli Bruno,

Böhme i Bacon, trebalo posijati sjeme nove duhovnosti - doba na čijem se

početku i danas nalazimo - koje čovječanstvu teži predstaviti bezdušnu

prirodu materije kroz zakone prirode, tako da duh mora tražiti vlastitim

naporima, prva faza uključivala je gašenje duha u svim područjima života,

gašenje prije svega u religijskoj praksi. A zatim se to gašenje proširilo na

profane aspekte života.

Ali Goethe je ipak sve to osjećao i u svom 'Faustu' stvorio odjek onoga što je,

rođeno iz energičnih koncepata, bilo živo upravo u ovom prijelaznom dobu iz

16. u 17. stoljeće. Što je Goethe htio predstaviti u svom 'Faustu'? Forma je

poetska, ali ono što je želio je univerzalnije od pukog poetskog, i otvorenog

uma nije teško reći što je Goethe želio u svom 'Faustu': želio je predstaviti

cijelog, potpunog čovjeka pred samim ljudima. I prizvao je tu figuru iz 16.

stoljeća, figuru Fausta, kojeg je zapravo poznavao samo površno, samo iz

neadekvatnih tradicija, kada se u njemu pojavio impuls da napiše 'Fausta'.

Crpio je taj lik Fausta iz 16. stoljeća, borbu za ponovno otkrivanje nečega što

je na neki način izgubljeno: naime, ljudskih bića.

I to je ono što je svaki od ove trojice zapravo tražio. Dominikanac, koji je

izrastao iz skolastike, u kojem su se koncepti razvili do krajnje apstrakcije,

nastojao je - poetizirajući ih, uzdižući ih do umjetnosti, prožimajući ih

osjećajem, ali i dubokim uvidom - oživjeti te koncepte, u biti se boreći s

pitanjem: kakav je svijet u čovjeku? Kakav je čovjek u svijetu? - To je bio

slučaj s Giordanom Brunom.



40 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

I tako je, u biti, bilo s postolarom Jakobom Böhme. I on je tražio ljudska

bića, ali na način na koji je odrastao, u tim jednostavnim okolnostima koje

su posjedovale daleko više ljudskosti od okolnosti 'gornjih deset tisuća'. Pa

ipak, nije ih pronašao, ta ljudska bića. I uronio je u narodnu mudrost, a ono

što je u biti tražio nije bilo ništa drugo nego svijet unutar čovjeka, čovjeka

unutar svijeta.

Samo Bacon nije bio svjestan te potrage za ljudskim bićima, ali ih je na

određeni način i tražio. Čak je tražio na način na koji vodeći filozofi prirode i

danas traže. Bacon je tražio čovjeka pokušavajući ga konstruirati kao

svojevrsni mehanizam. Condillac, de Lamettrie, filozofi prirode iz 19. i 20.

stoljeća, konstruiraju čovjeka atomistički od pojedinačnih prirodnih procesa,

poput mehanizma. Prema tim filozofima prirode, to rezultira nečim što je za

promatrača sa uvidom, ništa više od svojevrsnog fantoma u najgorem

smislu, nešto što ne može živjeti, nešto što je u biti vreća koncepata

ispunjena apstrakcijama.

Doista, kada čujete Bacona kako govori o ljudima, kao da ima vreću

koncepata punu apstrakcija. Ali to je barem nešto. To je također potraga za

ljudima, iako potpuno nesvjesna. Čak i kod Bacona se otkriva da je sve čime

su prije pokušavali razumjeti ljude sveo na područje idola, da je i on tražio

ljude. On to ne zna eksplicitno, ali u osnovi on također traži svijet unutar

čovjeka, čovjeka unutar svijeta.

I kako je onda moguće da svatko, na svoj način, traži čovjeka u svijetu, svijet

unutar čovjeka, kako je to moguće? - Ako pokušamo steći uvid u djelo

Jakoba Böhme, ta potraga za ljudima izgleda nam na sljedeći način. Vidimo

kako Jakob Böhme dolazi do čovjeka, kojeg zapravo nigdje nema. Pa ipak, taj

nepostojeći, naizgled nepostojeći čovjek posjeduje unutarnju moć postojanja,

istinsku unutarnju moć postojanja. Vjerujemo u čovjeka Jakoba Böhme,
iako si govorimo: način na koji Jakob Böhme govori, naprimjer, o tri

elementa života, soli, sumporu i živi, u čovjeku, to nije čovjek kojeg

susrećemo u novom vremenu. Ali to je biće koje Jakob Böhme oblikuje - ne

može se reći 'sastavlja', već oblikuje - to je biće. I iz duhovno znanstvene

perspektive čovjek dolazi do pitanja: kakva je priroda ovog bića o kojem

Jakob Böhme govori mucajući? - I tu dolazimo do zaključka: to je čovjek

predzemaljske egzistencije. Ako se biću čovjeka u predzemaljskoj egzistenciji

pristupi iz duhovno znanstvene perspektive, tada se pojavljuju izvanredne

paralele s onim što Jakob Böhme mucavo opisuje kao čovjeka. Ovaj čovjek,

kako ga Jakob Böhme prikazuje, ne može hodati po Zemlji. Ali u

predzemaljskoj egzistenciji, on doista ima mogućnost postojanja. Međutim,

u prikazu Jakoba Böhme, nije prisutno sve što čini ovog predzemaljskog

čovjeka.

I tako bi se moglo reći: ako se čovjek duboko zadubi u prikaz ljudi Jakoba

Böhme, kako se taj čovjek pojavljuje u svojoj predzemaljskoj egzistenciji,



41 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

onda se stječe dojam, upravo s ispravnim duhovno znanstvenim

antropozofskim uvidom: Jakob Böhme opisuje predzemaljskog čovjeka. To je

svakako istina, ali ga prikazuje na takav način da on ostaje teorija, ne

opsežna teorija, već unutarnja teorija. To je predzemaljski čovjek, koji ne

može postati zemaljski čovjek, koji u biti duhovno umire, prije nego što se

može roditi na Zemlji. Ne može prijeći na Zemlju.

Dakle, moglo bi se reći i ovako: ono što Jakob Böhme opisuje o

predzemaljskom čovjeku je kao da pokušavate prizvati sjećanje na nešto što

ste doživjeli, ali koliko god se trudili, ne možete to vratiti. Za Jakoba Böhme,
moć da prizove predzemaljskog čovjeka bila je izgubljena. U ranijim

vremenima to je bilo moguće. Jakob Böhme je upio narodnu tradiciju takve

mudrosti. Ali nije mogao stvoriti ništa više od mrtvorođenog, predzemaljskog

čovjeka. Ljudska sposobnost više nije bila dovoljna da istinski prikaže tog

čovjeka u njegovoj predzemaljskoj egzistenciji.

A Giordano Bruno, pa, Giordano Bruno nije samo dijete svog vremena, već
čovjek u kojem je sve u potpunosti prisutno. Kod Giordana Bruna čovjek ima

osjećaj da je sve u njemu prisutno, veličanstvena sadašnjost, sadašnjost

koja obuhvaća svijet u kozmosu - ali ništa prošlo, ništa buduće. On svijet

doživljava u potpunosti u sadašnjosti. Univerzum predstavlja kao nešto

sadašnje, i zapravo želi svojim mucajućim, poetizirajućim riječima uvida

opisati sadašnjeg čovjeka. Nije u stanju postići ništa više nego što je Jakob

Böhme mogao shvatiti predzemaljskog čovjeka. Ali u djelu Giordana Bruna

je prisutno sjeme, sjeme za ispravno postavljanje suvremenog čovjeka - to

jest zemaljskog čovjeka između rođenja i smrti - unutar univerzuma na

način da se može razumjeti.

Pa ipak, tog čovjeka trebalo je razumjeti, jer iz shvaćanja zemaljskog čovjeka

mora proizaći i pre-egzistirajući i post-egzistirajući čovjek. O post-

egzistirajućem čovjeku se vrlo malo znalo. Taj je aspekt, zapravo, ostao

zatvoren Baconu, Baconu od Verulama.

Kao što čovjek koji spava, kada u svom 'Ja' i astralnom tijelu postoji izvan

fizičkog i eterskog tijela, u prvom redu živi u istom svijetu koji mi

percipiramo svojim očima, cijelim svojim osjetilnim aparatom, kao što čovjek

koji spava, to jest njegovo duhovno-duševno biće, sprema u sebi, dok spava,

sjeme života koji će razviti kada prođe kroz vrata smrti, ali kao što je ono što

se prima iz neposredne sadašnjosti za budućnost zatvoreno za običnu

svijest, tako je sve što je buduće zatvoreno za prve početke moderne

znanosti, kako to izgleda kod Bacona od Verulama, Ali što ipak nesvjesno

živi, čak i ako je poricano, u osjetilnoj percepciji. A iz osjetilne percepcije

mora se izvući znanje o post-egzistenciji, o egzistenciji nakon smrti. Bacon to

još ne može učiniti, nedostaje mu duhovna moć za to. Stoga, njegov čovjek

postaje, kao što sam rekao, vreća pojmova, puna apstrakcija. To je

najnesavršenije od onoga što se mora postići na kraju ovog doba - koje mora



42 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

težiti duhovnosti, ali sada iz područja spoznaje prirode: ovo, što se pojavljuje

kod Bacona od Verulama.

Tako vidimo kako je u djelu Jakoba Böhme predzemaljski čovjek prikazan

nesavršeno, dok je u djelu Giordana Bruna sadašnji zemaljski čovjek, čovjek

između rođenja i smrti, grandiozno, ali ipak nesavršeno, shvaćen iz

univerzuma, i kako je u djelu Bacona ono što je predodređeno za život još
uvijek nesvjesno, pojavljujući se kao potpuno beživotni proizvod. Jer vidite,

ono što Bacon prikazuje kao ljudsko biće ne živi na Zemlji, to je utvara na

Zemlji. Ali kada se konačno prikaže u svojoj punini, tada će to biti ljudsko

biće u svojoj post-zemaljskoj egzistenciji.

Ako uzmemo u obzir ova tri duha, koji uistinu predstavljaju divan trio na

prijelazu iz 16. u 17. stoljeće, posebno ako uzmemo u obzir njihovo podrijetlo

- narodnog čovjeka Jakoba Böhme, dominikanca Giordana Bruna, koji je

proizašao iz tadašnje duhovne obuke, i Bacona iz Verulama, koji je stajao na

vrhuncu vanjskog socijalnog života, ali je izgubio dodir sa stvarnošću - ako

također shvatimo kako su, unutar tih socijalnih konteksta oni mogli doći do

svojih stavova na različite načine, tada u njima pronalazimo izvanrednu

ispunjenu sudbinu.

Vidimo čovjeka iz naroda, Jakoba Böhme, kako se cijeli život bori za ono što

još uvijek živi u narodu, ali živi tek mucajući i dočekuje se s

neprijateljstvom. Pa ipak, borba je latentno tu: Jakob Böhme, u biti, nikada

doista ne izlazi izvan krugova naroda.

Bacon iz Verulama, intelektualno briljantan čovjek, predstavnik modernog

svjetonazora, moralno se gubi u sebi samom, moralno zaluta i u tom smislu

je iskren prikaz ljudi, budući da je ova vrsta znanstvenog pothvata morala

moralno zalutati. Samo drugi nisu toliko iskreni kao demon u njemu; jer ne

želim tvrditi da je bio iskren.

A između je Giordano Bruno, koji nije ukazivao ni na nešto prošlo ni na

nešto buduće, već je u neposrednoj sadašnjosti nastojao shvatiti klicu iz koje

se morao razviti budući duhovni svjetonazor. U njemu se pojavljivala u još
uvijek embrionalnom obliku. Ali ono što se drži starog, tu klicu je moralo

zdrobiti u njezinu nastanku. I tako vidimo kako su plamenovi u Rimu

veličanstven povijesni spomenik, baš kao što samo spaljivanje Giordana

Bruna označava: nešto se mora dogoditi. I ono što se trebalo dogoditi, ono

što ga je navelo na riječi: 'Možete me ubiti, ali moje ideje neće biti ubijene u

stoljećima koja dolaze' - to također mora živjeti dalje. I na taj način, vanjski

simptomi, koji se čine samo vanjskim manifestacijama u povijesnom razvoju,

ipak su duboko ukorijenjeni u razvoju čovječanstva. Ovi plamenovi Giordana

Bruna izražavaju upravo kako novi impuls mora biti primljen od starog, ako

se istinski shvati cijela konfiguracija starog.



43 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Htio sam vam opisati što se zapravo događalo iznutra, što su zapravo htjeli

spaliti. Sada, naše je sadašnje vrijeme doista podiglo vanjski spomenik

Giordanu Brunu na mjestu nekadašnjih plamenova Giordana Bruna. Ali

poanta je u tome da je ono što je tada ubijeno, ali treba i mora živjeti dalje,

sada istinski shvaćeno - živi u daljnjem razvoju, međutim, ne u istom obliku

u kojem je postojalo tada.



44 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

 V. PETO PREDAVANJE

Dornach, 13. siječnja 1923.

Nastavljajući jučerašnja razmišljanja, želio bih vas samo podsjetiti da tri

figure, čiji je značaj do nas dopro s prijelaza iz 16. u 17. stoljeće, a koje sam

pokušao okarakterizirati - Giordano Bruno, Bacon iz Verulama i Jakob

Böhme - sve ukazuju na to kako je u njima živjela borba za razumijevanje

čovjeka, za spoznaju nečega o samoj biti čovjeka, i kako je istovremeno u te

tri figure ležala određena nemogućnost da se dođe do takvog razumijevanja

čovjeka. To je karakteristična značajka: u ovom dobu na koje sam se

osvrnuo, jasno se vidi kako je izgubljeno drevno razumijevanje čovjeka, i

kako najiskrenija borba najistaknutijih duhova ne vodi novom

razumijevanju čovjeka.

Morali smo istaknuti da nešto odjekuje u neobično mucajućem jeziku

Jakoba Böhme, poput čežnje za spoznajom svijeta u čovjeku, čovjeka u

svijetu; ali i kako nešto sjaji u svemu što Jakob Böhme spaja kako bi

oblikovao takvu spoznaju svijeta i čovjeka, nešto što se, iz perspektive

suvremene antropozofske misli, čini kao nagovještaj bića pred-zemaljskog

čovjeka, čovjeka prije nego što se spustio u zemaljsku egzistenciju, a opet,

jasan prikaz tog bića, kod Jakoba Böhme se ne nalazi. To sam izrazio

otprilike ovim riječima: Jakob Böhme opisuje biće pred-zemaljskog čovjeka

mucajućim riječima, ali na takav način da je čovjek kojeg opisuje zapravo

morao umrijeti kao duhovno-duševno biće u duhovnom svijetu prije nego što

je mogao sići na Zemlju. Jakob Böhme prikazuje, takoreći, rudiment pred-

zemaljskog čovjeka. Stoga nije sposoban istinski razumjeti svijet u čovjeku, i

čovjeka u svijetu.

Promatrajući poetsku viziju Giordana Bruna, nalazimo veličanstveno

razumijevanje svijeta prikazanog u slikama. Također nalazimo pokušaj

smještanja čovjeka unutar ovog grandioznog svjetonazora, dakle opet

pokušaj spoznaje svijeta u čovjeku, čovjeka u svijetu. Ali takva spoznaja se

ne postiže. Snažne slike Giordana Bruna su lijepe i grandiozne; one s jedne

strane lutaju u beskonačnost, a s druge u dubine ljudske duše. Ali ostaju

neodređene, čak i nejasne. Prema svemu o čemu Giordano Bruno govori, kod

njega nalazimo težnju da prikaže suvremenog čovjeka unutar prostornog

univerzuma i sam prostorni univerzum.

Dakle, dok Jakob Böhme evocira pred-zemaljskog čovjeka neadekvatno,

Giordano Bruno nudi nejasan prikaz čovjeka kakav živi na Zemlji, u vezi s

prostornim kozmosom također i za zemaljskog čovjeka, ali ni to nije dovoljno.

Uistinu sveobuhvatno razumijevanje odnosa čovjeka prema kozmosu za

sadašnjost, pruža uvid u pred-zemaljskog čovjeka i uvid u post-zemaljskog



45 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

čovjeka, kao što sam nedavno predstavio ovdje u Goetheanumu na

takozvanom francuskom ciklusu.

A ako ponovno pogledamo Bacona iz Verulama, Lorda Bacona, otkrit ćemo

da on zapravo više nema nikakvih tradicionalnih koncepata o čovjeku. Od

drevnih uvida u ljudsku prirodu koji su prenošeni kroz drevne vidovnjačke

vizije i od drevnih misterijskih istina, kod Bacona od Verulama nema ničega.

Ali Bacon iz Verulama okreće svoj pogled prema van u svijet koji opažaju

osjetila i ljudskom razumu zadaje zadatak kombiniranja pojava i stvari ovoga

svijeta osjetilne egzistencije, otkrivanja zakona i tako dalje. On tako

percepciju duše smješta u onaj svijet u kojem čovjek, kao duša, postoji od

uspavljivanja do buđenja, ali tamo dolazi samo do slika neljudske prirode. Te

slike, ako se samo logički i apstraktno shvate, predstavljaju samo vanjski

aspekt ljudske prirode. Kada se dožive, one postupno postaju nešto što nudi

uvid u čovjekovu egzistenciju nakon smrti. Jer upravo iz istinske spoznaje

prirode može se steći točan vidoviti pogled na ljudsku prirodu nakon smrti. I

Bacon je jedan od onih koji, otprilike na prijelazu iz 16. u 17. stoljeće, teže

toj spoznaji čovjeka u svijetu, svijeta u čovjeku. Ali i njegove moći su

nedovoljne, jer ono što se pojavljuje u pukoj slici, budući da stara stvarnost

više nije prisutna u duševnom iskustvu, on ne intenzivira u novo iskustvo.

On stoji, takoreći, pred vratima spoznaje života nakon smrti, ali ne može ih

dosegnuti.

Dakle, možemo reći: Jakob Böhme nudi određeni uvid u pred-zemaljskog

čovjeka, crpeći nadahnuće iz drevnih tradicija, ali to je nedovoljno. Giordano

Bruno suočava se s opisom svijeta koji bi mu mogao pružiti sliku današnjeg

čovjeka, zemaljskog čovjeka s njegovom dušom s jedne strane i njegovom

pozadinom u kozmosu s druge strane. Međutim, Giordano Bruno ostaje na

nedovoljno dobrom opisu kozmosa i jednako nedovoljno dobrom opisu duše,

koja se u njegovom djelu svodi na puku animiranu monadu.

Lord Bacon već pokazuje kako se prirodna znanost mora razvijati, kako

mora tražiti iskru duhovnog u slobodnoj čovjekovoj spoznaji, koja proizlazi iz

puke materije. On ukazuje na tu slobodnu ljudsku spoznaju, ali ona ostaje

lišena sadržaja. Kad bi stekla sadržaj, morala bi ukazati na post-zemaljskog

čovjeka. To ne može učiniti. Njegova sposobnost spoznaje također ostaje

nesposobnost.

Sve što živo znanje koje se moglo izvući iznutra u ranijim epohama ljudskog

razvoja do tada je nestalo. Čovječanstvo je, u određenom smislu, doseglo

točku u kojoj je bilo prazno kada je gledalo u sebe i znanje o svijetu tražilo

iznutra. Čovječanstvo je, moglo bi se reći, na određeni način izgubilo sebe,

izgubilo sebe zajedno sa svojim unutarnjim životom spoznaje. I sve što je

ostalo bio je njegov pogled na vanjski svijet, na vanjsku prirodu, na ono što

nije čovjek.



46 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Kao što sam jučer spomenuo, Jakob Böhme se oslanjao na narodnu

mudrost, kako bi opisao nešto poput ovoga: tri principa prebivaju u čovjeku,

koje je nazvao sol, živa i sumpor. Te riječi u njegovom jeziku znače nešto

sasvim drugačije nego u našoj modernoj kemijskoj terminologiji. Jer ako bi

se koncepti koji se danas uobičajeno koriste u kemiji povezali s onim što je

Jakob Böhme tako veličanstveno mucao, njegovo mucanje bilo bi potpuno

besmisleno. Riječi su se koristile za nešto sasvim drugo. I za što su se

koristile? Na što je ukazivala njihova upotreba u narodnoj mudrosti iz koje je

Jakob Böhme crpio nadahnuće? Doista, kada je Jakob Böhme govorio o

utjecaju soli, živinih, sumpornih elemenata unutar čovjeka, govorio je o

nečem konkretnom, nečem stvarnom.

Kada ljudi danas govore o sebi samima, o duši govore isključivo u

apstrakcijama, za koje više ne mogu pronaći nikakav sadržaj; stvarnost,

aktualnost, nestala je iz čovjekovih koncepata. Jakob Böhme, takoreći, još
uvijek skuplja posljednje fragmente. Vanjska priroda prostirala se pred

čovjekom, percipirana osjetilima i kombinirana razumom. Ali upravo je

unutar te vanjske prirode, čovjek učio o procesima i stvarima, a zatim je, u

stoljećima koja su uslijedila, pa sve do danas, čovjeka se konstruiralo od

onoga što se moglo prepoznati u prirodi. Bilo je nužno, takoreći, razumjeti

ljude kroz ono neljudsko. I nastojeći razumjeti čovjeka kroz koncepte

neljudskog, konstruiralo se ljudsko tijelo, ne znajući odgovara li to uistinu

ljudskoj prirodi.

Na određeni način, konstruira se svojevrsni ljudski fantom, kombinirajući

procese opažene u osjetilnom svijetu kako bi se opisali oni koji se događaju

unutar ljudske kože. Ali na taj način više se ne može istinski shvatiti

čovjeka. Kada se govori o čovjeku, može se govoriti o mišljenju, osjećanju i

volji, ali to ostaju apstrakcije, sjenovite misaone slike ispunjene takozvanim

unutarnjim iskustvima. Jer ta unutarnja iskustva samo su odrazi vanjske

prirode. Kako duhovno-duševno zahvaća u čovjekovo tjelesno biće, bilo je

nešto što uglavnom bilo izgubljeno. A ono što se tradicionalno prenosilo od

drevnih vidovnjačkih uvida više se nije shvaćalo.

Što o tome kaže naša današnja antropozofska znanost duha? Prisjetimo se

nečega što je rečeno o toj temi. U prvom redu kada pogledamo tjelesne

aspekte čovjeka, bavimo se procesima koji se odvijaju u odnosu na osjetila.

Bavimo se procesima koji se odvijaju u odnosu na ljudsku prehranu.

Također vidimo procese gdje se prehrana i osjetilna percepcija, u određenom

smislu, podudaraju. Kada osoba jede, unosi hranu. Apsorbira vanjske tvari

prirode. Ali ih i kuša. Dakle, osjetilna percepcija se stapa s procesom iz

vanjske prirode koji se odvija u čovjeku.

Pogledajmo pobliže ovaj proces, naime da se prehrana događa zajedno s

percepcijom okusa. Prije svega, otkrivamo da dok se odvija percepcija okusa

i pokreće proces prehrane, da se vanjske tvari otapaju u tekućinama koje se



47 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

nalaze u ljudskom organizmu. Vanjske tvari koje biljka apsorbira iz nežive

prirode su, u principu, sve oblikovane. Ono što nije oblikovano u neživoj

prirodi na Zemlji je, zapravo, fragmentirano. Zapravo za sve tvari moramo

tražiti kristale. A one tvari koje ne nalazimo u kristalnom obliku, koje

nalazimo bezoblične ili kao prašinu i slično, zapravo su uništene

kristalizacije. I iz kristalne, nežive prirode, biljka uzima tvari i ugrađuje ih u

oblik koji biljka može imati. Iz toga pak, životinja uzima tvari i tako dalje.

Tako da možemo reći: vani u prirodi sve ima oblik, sve ima svoju strukturu.

Uzimajući te oblike čovjek ih rastvara. - To je jedan oblik procesa koji se

odvija unutar čovjeka: rastvaranje oblikovane vanjske prirode. Sve to, u

određenom smislu, prelazi u vodeno, u tekućinu.

Ali kako ta tvar prelazi u vodeno, tekuće stanje, kada je čovjek unese, ona

iznutra ponovno gradi te oblike od onoga što je prvo otopljeno. Stvara te

oblike. Kada unesemo sol, otapamo je kroz tekućine našeg organizma, ali

također u sebi formiramo ono što je sol bila. Kada unesemo biljku, otapamo

tvari biljke, ali dalje oblikujemo u sebi. Međutim, ne oblikujemo unutar

tekućina; oblikujemo to unutar eterskog tijela čovjeka.

Sada, slučaj je sljedeći: ako se vratite u davna vremena ljudskog razvoja,

ljudi su, naprimjer, unosili sol. Otopili bi je, otopili bi je a ono što bi otopili

oblikovalo se unutar njihovog eterskog tijela. Cijeli taj proces mogli su

percipirati iznutra; to jest, mogli su iznjedriti misao o obliku soli iz sebe.

Čovjek je jeo sol, otopio je sol, kocka soli bila je u njegovom eterskom tijelu i

iz toga je znao: sol ima oblik kocke. I tako, doživljavajući sebe iznutra, čovjek

je također iznutra iskusio prirodu. Misli svijeta postale su njegove misli. Ono

što je doživljavao kao imaginaciju, kao imaginaciju nalik snu, bili su oblici

koji su se manifestirali unutar čovjeka, eterski se formirajući, koji su,

zapravo, bili oblici svijeta.

Sada je došlo vrijeme u kojem je čovjek izgubio sposobnost da iznutra iskusi

svoj proces rastvaranja i preoblikovanja u eterskoj oblasti, te je sve više bio

prisiljen svoja pitanja usmjeravati prema vanjskoj prirodi. Više nije mogao

iznutra kroz promatranje iskusiti, da se sol formira u kockama. Morao je

istražiti vanjsku prirodu kako bi odredio oblik soli. Tako je čovjek bio

odvraćen od svoje nutrine i usmjeren prema vanjskom. Ovaj radikalni

pomak, u kojem čovjek više nije iznutra doživljavao misli svijeta kroz

samoopažanje svog eterskog tijela, događao se od početka 15. stoljeća i,

dosegao je određenu razinu u vrijeme kada su živjeli Giordano Bruno, Jakob

Böhme i Bacon od Verulama.

Jakob Böhme je, međutim, upio fragmente narodne mudrosti, koja mu je u

biti govorila ovako: ljudska bića otapaju sve što unesu od vanjskih stvari. To

je proces, poput otapanja soli u vodi. Ljudska bića nose vodu u sebi kao

svoju životnu tekućinu. Sve stvari, ukoliko su hranjive tvari, su sol. To se

otapa. U soli, u solima, izražavaju se misli svijeta na Zemlji. A ljudska bića,



48 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

pak, oblikuju te misli svijeta u svom eterskom tijelu. To je proces soli. Tako

je Jakob Böhme mucao ono što se u davna vremena još uvijek prepoznavalo

kroz unutarnje iskustvo. Ali ako se ono što Jakob Böhme govori ne osvijetli

alatima antropozofije, neće se moći ispravno dešifrirati njegove mucave

rečenice i one će se interpretirati kao sve vrste mističnih i maglovitih stvari.

Dakle, bolje je reći: Jakob Böhme je povezao proces mišljenja, proces kojim

se svijet predstavlja u slikama, s procesom soli, s procesom rastvaranja i

procesom preoblikovanja onoga što je rastopljeno. To je bio njegov proces

soli.

Ponekad je, da nije toliko očito koliko je ljudi tako arogantno, patetično

vidjeti ih kako čitaju Jakoba Böhme i vjeruju da nešto razumiju, čak i kada

ne razumiju apsolutno ništa, gdje on koristi riječ 'sol'. Tada dođu, uzdignute

glave, nosa u zraku, i kažu da su čitali Jakoba Böhme i da je to nevjerojatno

duboka mudrost. Ali ta mudrost ne leži u tumačima, u onima koji iznose

takve tvrdnje. Da nije tako arogantno, bilo bi čak i dirljivo kako ljudi govore

o onome što je sam Jakob Böhme tek nejasno razumio, upijajući narodnu

mudrost i pretvarajući je u mucajuće rečenice.

Ali to nas upućuje na potpuno drugačiju vrstu mudrosti i znanosti iz davnih

vremena, mudrost doživljenu kroz samosvijest o procesima unutar eterskog

tijela, koji su se predstavljali kao ponavljanje misli svijeta iznutra. Svijet,

izgrađen prema mislima koje vidimo utjelovljene u kristalizacijama Zemlje,

koje čovjek, pak, oblikuje u svom eterskom tijelu i doživljava iz prve ruke: to

je bilo to drevno razumijevanje koje je nestalo u određenom vremenu.

Ako se čovjek uroni u drevni misterij i posluša opis kozmosa koji daje takav

posvećenik, tada nešto poput ovoga postaje duhovno-duševno čujno: svugdje

u kozmosu djeluju kozmičke misli, djeluje Logos. Pogledajte kristalizacije

Zemlje! U njima su utjelovljenja pojedinačnih riječi univerzalnog Logosa.

Osjećaj okusa samo je jedno od mnogih osjetila. Ono što čovjek čuje i vidi

treba tretirati slično, iako se sol izvana mora percipirati u eterskom obliku.

Ali putem svojih osjetila ljudi upijaju ono što je utjelovljeno u soli i

preoblikuju to u svom eterskom tijelu, doživljavajući to u sebi. Misli svijeta

ponavljaju se u mislima čovjeka; spoznaje se svijet u čovjeku, čovjeka u

svijetu. Drevni posvećenici opisivali su to s ogromnom živopisnošću i

konkretnim intenzitetom, crpeći iz svojih sanjivih, vizionarskih uvida u svijet

i čovjeka.

Tijekom Srednjeg vijeka to je postupno nestalo iza čisto logičke mudrosti -

doduše vrlo značajne, ali tek skolastičke - i prodrlo je i postalo narodna

mudrost. Moglo bi se reći da se ono što je nekoć bila uzvišena kozmička i

humanistička mudrost pretvorilo u izjave ljudi u narodu koji su to sada malo

razumjeli, ali su i dalje osjećali da im je sačuvano golemo blago. I među

takvim ljudima živio je Jakob Böhme, upijajući te stvari, i kroz njegov vlastiti



49 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

talent, one su u njemu oživjele, i mogao je reći više od običnih ljudi. Ali

također je mogao samo mucati.

Kod Giordana Bruna nije ostalo ništa osim općenitog osjećaja: čovjek mora

razumjeti kozmos, čovjek mora razumjeti čovjeka. Ali njegova sposobnost

razumijevanja nije bila dovoljna da artikulira nešto tako konkretno kao što

je: misli svijeta su vani, Logos svijeta, utjelovljen u kristalima. Ljudi upijaju

te misli svijeta, tako što ih percipiraju i s namjerom otapaju slano i

dopuštaju mu da se ponovno pojavi u njihovom eterskom tijelu, gdje

doživljavaju konkretne misli raznolikog svijeta, i one konkretne misli

čovjekove nutrine, iz kojih izvire, eterski jednako bogato oblikovani svijet -

kao i svijet izvana. Zamislite te beskonačno bogate misli! Kozmička misao i

ljudska misao, da tako kažem, kod Giordana Bruna su se stopile u opći opis

kozmosa, koji se, kao što sam rekao, svakako protezao u beskonačnost, ali je

bio apstraktan. I ono što živi u čovjeku kao dalje oblikovani svijet, to se

stopilo u opis žive monade: u biti uzeto kao proširena točka, ništa više.

Ovo što sam opisao bio je, u određenom smislu, uvid drevnih misterijskih

mudraca. To je bila njihova znanost. Ali osim činjenice da su drevni

misterijski mudraci mogli postići takvu znanost svojom posebnom, snovima

obavijenom metodom, imali su i mogućnost stupanja u stvarnu zajednicu s

duhovnim bićima kozmosa. Kao što se ovdje na Zemlji jedna osoba svjesno

povezuje s drugom, tako su se i ovi drevni mudraci povezivali s duhovnim

bićima kozmosa. I od tih duhovnih bića naučili su drugi dio koji se kod njih

može naći: od tih duhovnih bića su naučili, da samo čovjek može uzrokovati

da se ono što formira u svom eterskom tijelu, kroz što on zapravo unutarnje

ponavlja kozmos - mali kozmos, mikrokozmos, etersko ponovno rođenje

velikog, makrokozmosa - rasprši i nestane u elementima zraka kroz proces

disanja.

Dakle, čovjek je mogao naučiti kako se svijet u njemu ponovno rađa u

mnogim oblicima, tako da je iskusio iznutra oblikovan svijet. Iz njegove

unutarnje žive vode, cijeli svijet je eterski nastao u njemu (crtež ispod, linije).

To je bila drevna vidovitost. Ali to je stvarni proces, stvarna pojava. I kod

modernog čovjeka proces je također prisutan, samo što ga on ne može

doživjeti iznutra.

Ta bića, s kojima se stari mudrac istinski mogao povezati, uputila su ga ne

samo na njegovu živu vodu, iz koje je rođen ovaj mikrokozmos, već i na

njegov živi zrak, na ono što ljudi unose kao zrak i raspoređuju po cijelom

svom organizmu. Ono što se tada raspoređuje, u određenom smislu,

prelijeva se po cijelom ovom mikrokozmosu, zamagljujući oblike unutra

(crveno šrafiranje na crtežu). Divni eterski oblikovani mali svijet, dok dah

prolazi preko njega, počinje tu i tamo, moglo bi se reći, blijediti, postajati

nejasan. Ono što je bilo višestruko postaje jedno, jer astralni čovjek živi u

zračnom carstvu, baš kao što eterski čovjek živi u vodenom carstvu. Astralni



50 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

čovjek živi unutra, i kroz kolaps eterskih misli, kroz transformaciju eterskih

misli u snagu, kroz astralni element u zračnom čovjeku, rađa se volja, a s

voljom i sile rasta koje su povezane s voljom.

Opet, ne radi se o apstraktnoj riječi 'volja, već konkretnom procesu. Imamo

konkretan proces u kojem astralno područje obuhvaća zračno područje i širi

se po onome što je etersko i vodeno. I time se uistinu događa proces, kakav

se izvana manifestira u prirodi u jednoj drugoj fazi, kada se ono oblikovano

spaljuje. Ovaj se proces u davna vremena shvaćao kao proces sumpora. I iz

procesa sumpora razvilo se ono što se tada duševno doživljava kao čovjekova

volja.

U davna vremena, apstraktna riječ 'mišljenje' nije se koristila za opisivanje

nečega tek figurativnog, naprotiv, kada se govorilo o mišljenju, i bilo istinski

znalac, govorilo se o upravo opisanom procesu soli. Nije se o volji govorilo na

apstraktan način, već, ako je netko bio znalac, govorilo se o zahvaćanju od

astralnog prožetom zračnim, o procesu sumpora u kojem volja nastaje. I

govorilo se da se ravnoteža između to dvoje - jer to su doista suprotstavljeni

procesi - postiže kroz proces žive, kroz ono što je oblikovano i fluidno, ono

što oscilira, takoreći, od eterskog do astralnog, od vodenog do zračnog.

Takve apstraktne ideje, kako ih je skolastika postupno razvijala, i kako ih je

moderna prirodna znanost usvojila, jednostavno nisu postojale za drevne

mislioce. Ti drevni mislioci bi se, da su im dani naši koncepti mišljenja,

osjećanja i volje, osjećali poput žabe smještene u vakuum ispod ispuhanog



51 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

spremnika zračne pumpe. Tako bi se drevni mislioci osjećali s našim

apstraktnim konceptima. Mislili bi: s tim se ne može duševno živjeti, s tim se

ne može duševno disati zrak. To bi im bilo potpuno besmisleno. Nisu govorili

o pukom apstraktnom procesu volje, pukom apstraktnom procesu mišljenja,

već o procesu soli, procesu sumpora, a pod time su mislili na nešto s jedne

strane duhovno-duševno, a s druge materijalno-etersko. Za njih je to bilo

jedinstvo, a djelovanje svijeta su shvaćali tako da duša djeluje svugdje u

tjelesnom, da je tjelesno svugdje bilo obuhvaćeno duševnim.

U spisima Srednjeg vijeka, koji sežu do 13, 14 i 15 stoljeća, ova stara

perspektiva još postoji, perspektiva koja je nudila uvide bogate sadržajem, ali

doživljene iznutra. Ti su uvidi izumrli u vrijeme Giordana Bruna, Jakoba

Böhme i Bacona od Verulama. Ideje se postale apstraktne. Ljudi su bili

prisiljeni gledati, ne prema unutra, već prema van u prirodu. Rekao sam

vam, drevni mislioci bi se s našim idejama osjećali kao žaba pod zračnom

pumpom. Ali mi možemo imati te ideje. Međutim, većina ljudi, ne misli ni na

što kada govori o mišljenju, osjećanju i volji, osim najviše na odraze vanjske

prirode, koji postoje u njima. Ali posebno u moderno doba, može se postići

nešto što je u staro vrijeme bilo nemoguće. U određenom smislu, napušteni

smo od vlastite spontane aktivnosti koja vodi do razumijevanja od iznutra. U

međuvremenu do 15. stoljeća, čovjek ne pronalazi ništa jednostavnim

gledanjem u sebe. 

On gleda prema van, u prirodu, formirajući apstraktne koncepte. Ali ti

apstraktni koncepti se mogu izvana pojačati, mogu ponovno dobiti sadržaj,

jer se mogu iskusiti. Naravno, ovo je samo početak, ali upravo je to početak

koji antropozofsko znanje o duhu nastoji stvoriti.

Svi procesi na koje sam ukazao, proces soli, proces sumpora, procesi su koji

se zapravo ne događaju u vanjskoj prirodi. To su procesi koje ljudi mogu

spoznati samo unutar sebe. Oni se ne događaju u vanjskoj prirodi. U

vanjskoj prirodi se događa nešto što je povezano s tim procesima, na isti

način na koji se procesi u lešu odnose na procese kod živog čovjeka.

Kada moderna kemija govori o procesu sumpora, procesu soli, ti se procesi

sumpora, procesi soli, odnose na ono što je Jakob Böhme još uvijek crpio iz

narodne mudrosti, na isti način na koji se procesi u lešu odnose na procese

u živom čovjeku. Tu je sve mrtvo, dok je to drevno gledanje posjedovalo

unutarnji život. Tako se nazirao novi svijet, koji ne postoji oko čovjeka. Kroz

to je posjedovao dar da uz pomoć iskustva iz prve ruke vidi ono što nije oko

čovjeka, već pripada jednom drugom svijetu. U trenutku kada netko istinski

shvati te procese soli i sumpora, gleda u pred-zemaljski život čovjeka. Jer

zemaljski život se razlikuje od pred-zemaljskog života čovjeka, po tome što se

živi procesi sumpora i soli čine ugašenima u vanjskom svijetu osjetila. Ono

što doživljavamo kao mrtvo oko sebe između rođenja i smrti putem naših

osjetila, živo je u tim procesima sumpora i soli, ali to doživljavamo u pred-



52 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

zemaljskoj egzistenciji. To jest, istinsko razumijevanje tih procesa, o kojima

Jakob Böhme još uvijek muca, jednako je uvidu u pred-zemaljsku

egzistenciju.

Činjenica da Jakob Böhme ne govori o ovoj pred-zemaljskoj egzistenciji,

proizlazi upravo iz činjenice da je nije istinski doživio, već je o tome samo

mucao. Ta ljudska sposobnost da se zaviri u pred-zemaljsko postojanje je

izgubljena, a s njom je nestala i ona veza s duhovnim bićima svijeta, koja iz

procesa sumpora upućuju na post-zemaljsku egzistenciju. Cijela konstitucija

ljudske duše postala je drugačija. I Giordano Bruno, Jakob Böhme i Bacon

od Verulama bili su smješteni unutar te transformacije konstitucije duše.

Već sam jučer rekao da ljudi danas nemaju pojma o tome kako je čovjek bio

smješten u svijetu u ranijim epohama. Stoga ne pridaju puno važnosti

izvještajima iz relativno nedavne prošlosti. Ukazao sam na veličanstvenu

ideju Merlinovog podrijetla. Možemo ukazati i na druge stvari. Vidite,

trenutno izvodimo predstavu Tri kralja, i izvodili smo je više puta. Ali ova

priča o posjetu tri kralja Djetetu Isusu nalazi se i u drevnoj germanskoj

pjesmi 'Heliand'. Znate, ovo datira iz relativno ranog Srednjeg vijeka,

porijeklom iz Srednje Europe. Ali u vezi s tim postoji nešto izvanredno.

Saznajemo da je nešto drugo povezano s ovim posjetom tri kralja s Istoka. U

'Heliand', tri kralja prepričavaju da dolaze iz krajeva gdje su stvari nekoć bile

potpuno drugačije nego što su sada, dakle u vrijeme na početku naše ere; jer

su potomci predaka koji su bili beskrajno mudriji nego što su oni mogli biti

u svoje vrijeme. I imaju jednog posebnog pretka, kažu nam ova tri kralja,

daleko natrag u vremenu, ali taj predak je još uvijek mogao razgovarati sa

svojim Bogom. A kad se približila smrt, taj je predak okupio sve članove

svoje šire obitelji, i rekao im da mu je njegov Bog otkrio da će se jednog dana

na svijetu pojaviti kralj, kojeg će najaviti zvijezda.

I ako se istraži gdje leži vanjski znak ovog pretka, otkrit će se - čak i

literatura na to ukazuje, a to se može i izvana dokazati - da je to Balaam iz

Starog zavjeta, u četvrtoj knjizi Mojsijevoj; da se ova Tri mudraca, kraljevi s

Istoka, odnose na Balaama, sina Beorovog, o kojem četvrta Mojsijeva knjiga

govori kako razgovara sa svojim Bogom i kako cijeli svoj zemaljski život

organizira u skladu s tim razgovorom. Ako razmotrimo cijelu sliku,

jednostavno ćemo otkriti da je u vrijeme kada je Heliand nastao, u Srednjoj

Europi još uvijek postojala svijest da su ljudi nekoć komunicirali s bogovima.

Realna predodžba o tom procesu postojala je u ljudima.

Ovdje opet imamo nešto što je bilo dio gledanja tih ljudi na povijest, a što

nam dokazuje da smo prešli iz ranijeg doba, kada su ljudi još živjeli u živom

svijetu, kako sam jučer naznačio, u doba filistarstva. Jer naša civilizacija je,

u osnovi, općenito filistarska civilizacija. Čak ni oni koji vjeruju da su

prerasli ovu filistarsku civilizaciju, nipošto nisu suprotnost filistru u smislu

da bi još uvijek mogli živjeti u kontekstima veličanstvenim poput, naprimjer,



53 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

ideje o Merlinu ili tradicije o Balaamu kao pretku Triju mudraca. O ne, ti

ljudi nije da nisu filistri, najviše su boemi.

Sada vidite, kada su kazane ove stvari, shvaćate kakva se ogromna

transformacija dogodila u raspoloženju ljudske duše, u vezi sa stvarima na

koje danas ne obraćamo pažnju. Ali u određenom smislu, te su stvari bile

predviđene. Što su ljudi imali stoljećima ranije? Znali su da je nekoć davno

postojala vrsta vidovitosti, iako slična snu. Ljudi su naslućivali procese

poput procesa sumpora i soli. Kroz to su stekli sposobnost zaviriti u

preegzistenciju.

Određeni ljudi, koji su htjeli voditi čovječanstvo, ne prema gore, već prema

dolje, ali koji su također, u određenom smislu, bili inicirani, predvidjeli su da

će čovječanstvo izgubiti tu sposobnost; doći će vrijeme kada sami ljudi neće

moći govoriti o životu preegzistencije. I tako su dogmatski utvrdili: ne postoji

nešto poput života preegzistencije: ljudska duša stvara se istovremeno s

fizičkim rođenjem. A činjenica preegzistencije bila je dogmatski obavijena

velom tajne. To je bio prvi korak, prva faza, u prijelazu od znanja čovjeka u

svijetu, do neznanja čovjeka. Jer čovjek više ne može istinski razumjeti

čovjeka kada ukloni dio njega, posebno nešto tako važno kao što je život

preegzistencije.

Pa, Jakob Böhme, Giordano Bruno i Lord Bacon živjeli su u vremenu kada je

taj uvid u život preegzistencije bio zamagljen. I živjeli su u vremenu kada ono

što je sada trebalo biti otkriveno još nije postojalo: više ne unutarnje

iskustvo, već duhovna kontemplacija vanjskog svijeta, tako da se u

vanjskom svijetu ponovno otkrije čovjek koji više ne može pronaći sebe u

sebi.

Davno su postojali inicijati koji su, međutim, željeli voditi ljude prema dolje,

a ne prema gore, i koji nisu htjeli da se pojavi taj novi uvid, koji je

suprotnost staroj vidovitosti, stoga su tražili dogmatska sredstva kako bi to

novo znanje zamijenili pukim vjerovanjem u zagrobni život, golom vjerom. I

tako, u vrijeme kada je Giordano Bruno bio aktivan, mogućnost spoznaje

pred-zemaljskog čovjeka, mogućnost spoznaje zagrobnog čovjeka, bila je

iskorijenjena ljudskim dekretima. A Giordano Bruno stajao je ondje poput

hrvača, više nego Jakob Böhme, više, naravno, i od Lorda Bacona, i stajao je

ondje sa suvremenim čovjekom, i nije mogao ono, što mu je ostalo kao

dominikanska mudrost, preobraziti u istinski svjetonazor. Poetizirao je ono

što mu se na neodređen način predstavljalo kao takav svjetonazor.

Ali iz onoga što je Giordano Bruno samo nejasno naslućivao, mora proizaći

specifično razumijevanje svijeta unutar čovjeka, čovjeka u svijetu. Ne kroz

vidovitost ponovno rođenu iznutra, već kroz slobodno postignutu vidovitost,

treba se cijelog čovjeka iznova razumjeti.



54 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Time sam okarakterizirao ono što se mora pojaviti u razvoju čovječanstva. A

danas se suočavamo s činjenicom da ogroman broj ljudi mrzi, duboko mrzi,

to da dopusti pojavu takvog znanja; oni su neprijatelji tog pojavljivanja. To

se može razumjeti i povijesno. Tada će se razumjeti kako neprijateljsko

protivljenje antropozofskom svjetonazoru proizlazi od iznutra.



55 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

 VI. ŠESTO PREDAVANJE

Dornach, 14. siječnja 1923.

Sada bih želio nastaviti temu koju sam predstavio u protekla dva dana. Radi

se o prepoznavanju, iz razvojnih faza koje su dovele do sadašnjeg duhovnog

života, kako, s jedne strane, antropozofski svjetonazor postaje nužnost, a s

druge strane, kako se također mora shvatiti da taj antropozofski svjetonazor

ima i protivnike. Razumljivo je da se ne želim upuštati u specifičnu

karakterizaciju ovog ili onog protivnika u ovom trenutku, želim se pozabaviti

temom što je moguće općenitije, jer se zapravo ne radi o fokusiranju na ovu

ili onu opoziciju, već o činjenici da Antropozofsko društvo, ako želi postojati

kao takvo, mora postati svjesno svog položaja u duhovnom životu i

doprinijeti njegovoj konsolidaciji. Ne govorim ovdje ništa posebno novo,

budući da sam već prije nekoliko tjedana izričito izjavio da je ova

konsolidacija Antropozofskog društva nužna.

Mora nam biti apsolutno jasno kako se antropozofija nalazi unutar

suvremene civilizacije, koja što se tiče Europe i Amerike zapravo prati svoju

povijest samo do vremena o kojem sam često govorio: otprilike do 4. stoljeća

poslije Krista. To 4. stoljeće poslije Krista leži upravo u sredini četvrte post

atlantske epohe. Često sam isticao da je širenje kršćanstva, cjelokupno

shvaćanje kršćanstva, bilo fundamentalno drugačije u prva tri do četiri

kršćanska stoljeća nego što je bilo kasnije.

Danas često mislimo kada pratimo povijest unatrag, gledamo prethodno

doba, vraćamo se u Srednji vijek, dolazimo do onoga što se naziva

razdobljem seobe naroda, zatim Rimskog carstva, a onda se vraćamo još
dalje u Grčku. O Grčkoj razmišljamo i osjećamo je na način kao što

osjećamo ono što postoji od razdoblja Rimskog carstva kao kasnija europska

povijest. Ali to uopće nije tako. Zapravo postoji dubok ponor između onoga

što još uvijek stoji s određenom vitalnošću pred sviješću modernih ljudi -

naime, razdoblja koje seže u rimsko doba - i onoga što mu je prethodilo kao

grčki život. Skicirajmo stvar samo u grubim crtama. Ako uzmemo u obzir

Grčku Perikla, Platona ili Fidije, ili čak Grčku Sofokla ili Eshila, onda ono što

je temelj ove grčke kulture kao stanje duše, vuče korijene iz antičke

misterijske kulture, iz antičke duhovnosti. I iznad svega, ova grčka kultura

još je uvijek posjedovala mnogo toga što sam jučer okarakterizirao kao živo

iskustvo stvarnih procesa unutar ljudske duše; onoga što sam jučer nazvao

procesima soli, sumpora i žive. Mora nam biti jasno da su grčka misao i

osjećaji bili bliski ljudskoj prirodi, dok su kasnija razdoblja, od 4. stoljeća

nadalje, već utrla put onome što je tada došlo i tako se karakteristično

manifestiralo u tri oblika koja sam opisao tijekom ova dva dana: gubitka bića

čovjeka za čovjekovu svijest.



56 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Rekao sam da su likovi poput Bruna, Jakoba Böhme i, u određenom smislu,

Lorda Bacona, težili razumijevanju bića čovjeka. Međutim, ta borba nikada

nije uspjela istinski shvatiti biće čovjeka. Ako se od rimske kulture vratimo

do grčke kulture, onda ovaj govor o otuđenju bića čovjeka prestaje imati

smisla, jer su Grci sebe znali kao ljude smještene unutar kozmosa. Grci nisu

posjedovali ovaj koncept prirode koji se pojavio kasnije, ovaj koncept prirode

koji je na kraju kulminirao razumijevanjem mehanizma prirode. Za Grka bi

se moglo reći: vidio je oblak, vidio je kišu kako lije, u magli je vidio ono što

dolazi iz zemlje kao tekućina koja se diže, i posebno živopisno je vidio, kada

je pogledao u sebe svojim još uvijek konkretnim pogledom, kretanje vlastite

krvi. I nije uočavao tako duboku razliku između uzdizanja i padanja vode u

prirodi, i kretanja vlastite krvi, kao što se kasnije uočavala. Grk je još uvijek

shvaćao nešto od onoga što je inherentno riječima: svijet u čovjeku, čovjek u

svijetu.

To su stvari koje se ne mogu dovoljno duboko istraživati, jer vode u stanje

duše, koje, za vanjsku povijest, postoji samo u fragmentima. Ne smije se

zaboraviti kako je u 4. stoljeću poslije Krista započeo proces temeljitog

uništavanja svih ostataka vidovite kulture. Svakako, moderno čovječanstvo

zna neke stvari koje su kasnije otkrivene. Ali ne bismo smjeli zaboraviti kako

je ono što je kasnije dalo poticaj zapadnoj kulturi, nastalo iz ruševina

drevnog helenizma, tog proširenog helenizma koji nije bio ograničen na

južnu Europu već se protezao sve do Azije. Ne treba zaboraviti da je između

sredine 4. i sredine 5. stoljeća izgorjelo bezbroj hramova, hramova koji su

posjedovali izuzetno značajan, slikovni sadržaj, sadržaj dragocjen u odnosu

na sve što je razvio helenizam. Moderno čovječanstvo, koje se oslanja

isključivo na vanjske dokaze, više ništa od toga ne vidi. Moramo se prisjetiti

riječi jednog pisca iz tog vremena, koji je u pismu napisao: Staro vrijeme

dolazi kraju. Sva pojedinačna svetišta, koja se mogu naći na pojedinim

poljima, oko kojih farmeri rade na svojim poljima, uništavaju se. Gdje će

ljudi koji rade na poljima pronaći radost u svom radu?

Danas je gotovo nezamislivo koliko je toga uništeno, posebno u stoljećima od

sredine 4. do sredine 5. stoljeća. Uništavanje vanjskih spomenika išlo je

ruku pod ruku s nastojanjem da se iskorijeni grčki duhovni život, što je

kulminiralo zatvaranjem atenske filozofske škole 529. godine. Doista, onako

kako se može osvrnuti na rimsku povijest, ne može se osvrnuti na grčku

povijest u smislu vanjskih događaja. I svakako je istina da se mnogo toga u

zapadnoj civilizaciji kroz Srednji vijek i do modernog doba duguje, naprimjer,

benediktinskom redu. Ali sveti Benedikt, na samom mjestu gdje je osnovao

matični samostan za benediktinski red, uništio je i poganska svetišta. Sve je

to moralo nestati, i nestalo je.

Doista je teško shvatiti, iz čisto ljudske perspektive, kako je takav

destruktivni impuls mogao zahvatiti Južnu Europu, Zapadnu Aziju i



57 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Sjevernu Afriku u to vrijeme. To postaje razumljivo, tek kada se shvati da se

cijela svijest čovječanstva u to vrijeme promijenila, da je, kao što sam često

govorio, izreka da priroda, ili čak svijet općenito, ne čini skokove, potpuno

netočna. Takvi skokovi u povijesti se događaju. I stanje duše civiliziranog

čovječanstva u 2. i 3. stoljeću poslije Krista, bilo je nešto sasvim drugačije od

onoga što je kasnije postalo stanje duše.

Ali sada bih želio skrenuti vašu pozornost na nešto što može vrlo jasno

ilustrirati što je zapravo taj preokret. Danas, kada govorimo o izmjeničnim

stanjima budnosti i spavanja, moramo reći: fizičko tijelo i etersko tijelo

ostaju u krevetu, a 'Ja' i astralno tijelo izlaze; duševno-duhovni aspekt izlazi

iz fizičkog i eterskog tijela. To se ne bi reklo u određenom razdoblju stare

Indije; reklo bi se suprotno. Pri spavanju bi se reklo da duhovno-duševni

aspekt čovjeka dublje prodire u fizičko tijelo, više je uronjen u njega. Dakle,

upravo suprotno.

Ovome se posvećuje vrlo malo pažnje. Želim samo istaknuti da su,

naprimjer, kada je osnovano Teozofsko društvo, njegovi osnivači čuli neke

duhovne istine od Indijaca i to što su čuli usvojili kao svoje. Čuli su tu ideju

o 'Ja' i astralnom tijelu koji izlaze. Svakako, Indijci su to rekli tada, u 19.

stoljeću, naravno, jer se u Indiji često može promatrati ono što je stvarno. Ali

kada članovi Teozofskog društva tvrde da je to također bila drevna indijska

mudrost, to je besmislica, jer je drevni Indijac govorio upravo suprotno: kada

čovjek spava, duhovno-duševno prodire u fizičko tijelo. I to je i bio slučaj u

ranijim vremenima. A Grci su, u određenom smislu, još uvijek bili svjesni da

tijekom spavanja duhovno-duševno više obuzima fizičko tijelo nego tijekom

budnosti, jer to leži u razvoju čovječanstva.

Budući da ovo moramo opisati iz naše neposredne duhovne perspektive,

danas s pravom moramo reći: drevni mudraci i grčko stanovništvo

posjedovali su instinktivnu vidovitost koja je bila snolika. Mi to opisujemo iz

naše perspektive. Ali za ljude tog vremena to nije bilo poput sna. Osjećali su

da se bude u tom stanju vidovitosti. Veći intenzitet njihove svijesti upravo je

bio kada su svijet percipirali u snažnim slikama, kao što sam jučer opisao.

Ali istovremeno su znali: time su prodirali u unutarnje biće čovjeka i vidjeli

što se u čovjeku događa, te znali, budući da je čovjek u svijetu, da su to

procesi svijeta. I tada su znali: pri spavanju čovjek još dublje uranja u svoje

fizičko tijelo. A pri dubokom spavanju ta svijest postaje tupa, prigušena,

zapravo nesvijest. Ljudi su to pripisivali utjecaju fizičkog tijela, koje okružuje

dušu i zapravo je vodi u grešnost. I upravo iz tog gledišta proizašla je stara

svijest o grijehu. Ta svijest o grijehu, ako je ne uzmemo u njenom židovskom

obliku, zapravo vodi natrag u poganstvo, a tamo proizlazi iz svijesti o

uronjenosti u fizičko tijelo, što ne ostavlja dušu dovoljno slobodnom da živi u

duhovnom svijetu.



58 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Ali ako uzmete u obzir sve što sam opisao, shvatit ćete: ovaj drevni čovjek

bio je svjestan da je duhovno biće, da kao duhovno biće živi u fizičkom

svijetu. Nikada mu nije palo na pamet da ono što je fizički vidio u čovjeku,

nazove 'čovjekom'. Riječ čovjek zapravo potječe od značenja poput 'onaj koji

misli'. Dakle, nije čovjek onaj s više-manje crvenim ili blijedim licem, s dvije

ruke i dvije noge, već je čovjek onaj koji u ovom prebivalištu fizičkog tijela

prebiva kao duh-duša.

I ostatak te svijesti duhovno-duševnog čovjeka, preveden u oblast

umjetnosti, doista je bio prisutan općenito u grčkoj civilizaciji - u toj divnoj

plastičnosti i umjetničkom obliku grčke kulture. I čak i ako je vanjsko biće

hrama, čak i ako su kultovi u mnogim aspektima bili u stanju velike

dekadencije, ipak se može reći da su u uništenim slikama bogova i hramova,

doista postojali prikazi koji su ukazivali na to drevno stanje duše. Rekao bih:

drevna duhovna svijest čovječanstva bila je snažno zapisana u oblicima

onoga što je uništeno.

Kad bi nam danas došao neki posvećenik iz misterija antičke Grčke s istom

sviješću - ne u sljedećoj inkarnaciji, gdje je svijest uvijek donekle izmijenjena

- i s nama raspravljao o tim stvarima, rekao bi: Vi moderni ljudi, svi spavate!

- Da, to bi rekao: vi moderni ljudi, svi spavate! Mi smo bili budni jer smo bili

budni u svojim tijelima, budni kao duhovni ljudi u svojim tijelima. Znali smo

da smo bili ljudi, jer smo unutar naših fizičkih tijela bili nešto drugo od tog

tijela. Ono što vi nazivate budnošću za nas je spavanje, jer dok ste budni i

svoja osjetila usmjeravate prema vanjskom svijetu i objašnjavate nešto o

njemu, zapravo spavate u odnosu na vlastito biće. Vi ste ti koji su zapali; mi

smo bili ti koji su bili budni.

To bi on rekao. I s određene točke gledišta, bio bi potpuno u pravu. Jer

danas je ovako: budni smo od buđenja do uspavljivanja, kako kažemo, kada

smo u svom fizičkom tijelu kao duhovna bića. Ali tamo ne znamo ništa o

sebi, tamo spavamo u odnosu na samog sebe. Ali kada smo unutar svijeta

koji je izvan nas, tamo spavamo, naime od kada zaspemo do buđenja. Tamo

moramo naučiti biti budni. S istim intenzitetom kojim su drevni ljudi bili

budni unutar svojih tijela, moderni ljudi moraju naučiti biti budni izvan

svojih tijela kada su istinski unutar vanjskog svijeta.

Iz ovoga možete vidjeti da smo u prijelaznom stanju. Mi kao čovječanstvo,

zaspali smo u odnosu na staro stanje budnosti i sada smo u trenutku kada

bismo se trebali probuditi u novo stanje budnosti. I što antropozofija želi biti

u tom pogledu? Antropozofija nije ništa drugo nego ovo: ona je shvatila da se

ljudi moraju probuditi kada su izvan sebe. I sada dolazi i trese modernog

čovjeka - kojeg bi stari način razmišljanja nazvao spavačem - trese modernog

čovjeka, a on se ne želi probuditi.



59 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Antropozofija se ponekad osjeća kao Gallus pored pospanog Stiehla!

Antropozofija skreće pozornost na činjenicu da šumske ptice pjevaju. 'Neka

pjevaju', kaže sadašnjost, 'imaju male glavice, uskoro će zaspati', i tako

dalje. 'Nebo se već ruši'! 'Oh, neka se ruši, dovoljno je staro'! Naravno, to se

ne izražava uvijek istim riječima; ali antropozofija kaže: duhovni svijet, on bi

ušao, ustani! - Hej, neka zasja svijetlo duha, on je dovoljno star za to! -

Zapravo, ovako je: antropozofija želi probuditi usnulog. Jer ono što se traži

od moderne civilizacije jest upravo buđenje. A čovječanstvo želi spavati, želi

nastaviti spavati.

I želio bi reći: u Jakobu Böhme, jer je u potpunosti prihvatio narodnu

mudrost, u Giordanu Brunu, jer je stajao unutar duhovne zajednice koja je

u to vrijeme još uvijek čuvala mnogo starih običaja, u njima je zasigurno

živjelo sjećanje na stari budni život. U Lordu Baconu, doista živi impuls da

se opravda novo spavanje. To, shvaćeno još dublje nego što smo to mogli u

prethodna dva dana, karakteristika je našeg vremena. Moderni čovjek ne

može biti toliko budan da zahvati biće čovjeka kao što su ljudi bili u davna

vremena. Jer ne prodire duboko u svoje fizičko tijelo, kao što je to činio

drevni čovjek dok je spavao, već, pri spavanju, izlazi iz njega. Međutim, mora

naučiti izlaziti iz svog fizičkog tijela i dok je budan, jer će samo na taj način

moći ponovno spoznati sebe kao čovjeka. Ali poriv da ostane spavati vrlo je

jak. 'Stiehl, kočijaši već pucketaju bičevima po ulici'! 'Oh, neka pucketaju,

još nismo nigdje stigli'.

Du Bois-Reymond - ne Gallus iz predstave o rođenju Isusa, već Du Bois-

Reymond - kaže: za ljude postoje granice spoznaje; ne mogu prodrijeti u

pojave prirode, misterije prirode; imaju granice. Da, ali, kaže antropozofija,

čovjek mora težiti naprijed, naprijed i naprijed! Impuls prema duhovnosti već
odjekuje. - Pa - kaže Du Bois-Reymond - neka odjekne; pred njoj je još uvijek

dug put prije nego što prirodna znanost, na kraju zemljinih dana, dođe do

razotkrivanja svih tajni prirode.

U mnogim aspektima, to opravdava spavanje. Jer govoriti o granicama naše

spoznaje prirode zapravo je opravdanje za spavanje u vezi čovjekovog

prodiranja u prirodu. A danas zasigurno postoji dovoljno tableta za spavanje

- o tome se ovdje često raspravljalo. Možda ljudi danas žele slušati samo ono

što se može živopisno ilustrirati, vrlo živopisno, možda čak i filmom. Ali ne

vole kada se predstavi nešto što zahtijeva da slušatelji koriste glavu, da

nešto u njima stvarno radi. Jer ono što želimo je zapravo pustiti da nam se

otkriju misterije svijeta, bilo kako osim aktivnog doprinosa vlastitim mislima.

Ali upravo je to put do buđenja: započeti s mišljenjem, misao se mora

razvijati aktivnošću. Zato sam to mišljenje s toliko energičnosti naglasio u

svojoj 'Filozofiji slobode' prije nekoliko desetljeća.

Želio bih vam skrenuti pozornost na nešto, dragi prijatelji. Želio bih da se

prisjetite nekih snova koje ste sanjali i želio bih vas pitati jeste li ikada



60 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

sanjali da ste bili pravi nevaljalac ili barem učinili nešto čega biste se sramili

da ste do učinili po danu kao u tom snu? Mislim ipak. Sada, sigurno, ovdje

sjede mnogi koji nikada nisu imali takav san, ali mogu čuti o tome od

drugih, jer sigurno će biti onih koji znaju da ponekad čovjek sanja stvari

koje ne bi želio ponoviti dok je budan, stvari kojih bi se čovjek sramio. Da,

primijenite ovo sada na veliki san, koji možemo nazvati i snom sadašnje

civilizacije, gdje ljudi zapravo žele sanjati o tajnama svijeta. Sada dolazi

antropozofija i kaže: uozbilji se, ustani! - Sada se ljudi trebaju probuditi!

Mogu vas uvjeriti, neke stvari koje se rade u ovoj uspavanoj civilizaciji, ljudi

ne bi radili da su budni; isto je i tamo. Naravno, reći ćete: pa, tko bi u to

trebao vjerovati? - Ali sanjač ne razmišlja o tome kada se bavi svojim

nestašlucima u snu, kako to zapravo izgleda kada je budan. Međutim,

prisutan je taj nesvjesni strah: da postoje stvari koje čovjek ne bi smio činiti

ako se probudi. Naravno, ne mislim ovo na filistarski ili buržoaski način;

radije mislim da bi se mnoge stvari koje se danas smatraju sasvim urednima

promatrale sasvim drugačije da je čovjek budan.

I od ovoga postoji strašan strah. Više ne bi bilo tako lako secirati jetru pored

mozga! S određenim metodama istraživanja, čovjek bi bio potpuno

posramljen kada bi se probudio u antropozofiji. Kako možete očekivati da se

ljudi tako lako probude preko noći, pogotovo kada su uključeni u takve

metode! Čovjek primjećuje, na neobičan način, apologiju spavanja. Samo

zamislite golemu radost koju sanjar osjeća kada sanja nešto što se ostvari za

nekoliko dana! Samo trebate obratiti pozornost na golemu radost koju

praznovjerni sanjari osjećaju kada im se san ostvari - a ponekad se i ostvari

- osjećaju golemu radost. Sada, ovi civilizacijski sanjači izračunavaju prema

Newtonovu zakonu gravitacije, prema formulama koje su razvili

matematičari, da Uran ima određenu orbitu. Ali orbita se ne podudara s

formulama. Oni sanjaju da tada moraju postojati poremećaji s drugog

planeta koji bi mogao biti tamo. Sve je to sanjano, jer se takva stvar zapravo

izračunava bez intenzivnog impulsa unutarnje sigurnosti. A kada se ostvari -

kada dr. Galle doista otkrije Neptun - onda se san ostvario. To je čak nešto

što se navodi kao da opravdava znanstvenu metodu: da, recimo, kalkulira

Neptun u snu, a onda se to ostvari. To je stvarno kao sa sanjarima kada im

se nešto ostvari. Ili Mendeljejev, koji je čak izračunavao elemente koristeći

periodični sustav elemenata. Ovaj san zapravo nije toliko težak, jer ako

postavite periodni sustav elemenata i jedan element nedostaje, ako je prostor

prazan, zapravo je prilično lako umetnuti ga i navesti nekoliko svojstava. Ali

u prvom redu, to je samo san. Ako se ostvari, onda se to događa na isti

način kao kad sanjar vidi da se nešto dogodi nekoliko dana kasnije, da se

stvar potvrdi. Da, sanjar obično ne kaže da se stvar potvrdi, ali znanstvenim

jezikom se kaže da se stvar potvrdi.

Prvo se mora istinski shvatiti kako je ova moderna civilizacija postala

civilizacija spavanja i kako je za čovječanstvo nužno buđenje. Zatim, oni koji



61 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

žude za znanošću duha moraju jasno razaznati samu sklonost prema

spavanju u sadašnjosti. Moraju se događati oni trenuci koji se često

događaju kod sanjača kada zna da je sanjač, kada zna: sanjam. I zato bi

čovječanstvo danas trebalo imati posebnu osjetljivost na tako snažne riječi -

često sam se pozivao na te riječi - kako ih je jednom izrazio energični filozof

Johann Gottlieb Fichte: svijet koji se prostire pred čovjekom je san, a ono što

čovjek o njemu misli je san o snu.

Ali ne smije se upasti u nešto što nalikuje filozofiji Schopenhauera. Jer

čovjeku malo koristi samo epistemološki ukazivati na to da je sve san.

Zadatak nije prepoznati da se sanja - mnogi ljudi danas bi htjeli dokazati da

se sanja i da čovjek nije sposoban ni za što drugo osim sanjati, jer ako se

ikada dosegnu granice tih snova, onda se nalazi stvar po sebi, izvan koje se

ne može ići. Eduard von Hartmann, inače izvrstan mislilac, često je

zanimljivo govorio o tim snovima u odnosu na stvarnost. On jasno daje do

znanja da je sve što ljudi imaju u svijesti, san; ali da se sve temelji na 'stvari

po sebi' čega nismo svjesni. Hartmann, koji je stvari doveo do krajnosti,

govori, naprimjer, o stolu po sebi, za razliku od stola kojeg imamo pred

sobom: stol pred nama je san, a iza njega leži stol po sebi. Doista, Hartmann

razlikuje stol kao privid i stol po sebi, stolicu kao privid i stolicu po sebi. Ali

on uopće nije svjestan da u konačnici stolica na kojoj sjedi ima neke veze sa

stolicom po sebi, jer sjedenje na stolici kao prividu, na sanjanoj stolici, nije

udobno, baš kao što sanjar mora ležati u pravom krevetu. Ali sav ovaj

razgovor o tome da je svijet san, može biti samo priprema za nešto drugo. Za

što? Pa, za buđenje, dragi moji prijatelji! Ne radi se o spoznaji da je svijet

san, već o tome da nešto učinimo kako bismo se probudili čim uopće

posumnjamo da je svijet san! A buđenje počinje energičnim zahvaćanjem

misli, aktivnim mišljenjem. I odatle se može pristupiti svemu ostalom.

Vidite, ovo je ono što sam upravo opisao: ovaj impuls buđenja, nužan impuls

za sadašnjost. Svakako, ono što se pojavljuje kao antropozofija, može se

donijeti u svijet. Ali ako Antropozofsko društvo treba uistinu biti društvo,

onda to društvo mora značiti stvarnost. Tada pojedinac koji živi unutar

Antropozofskog društva, ovo Antropozofsko društvo mora doživjeti kao

stvarnost. I mora biti duboko prožet tom željom za buđenjem, a ne, kao što

je često slučaj, odmah smatrati uvredom kada mu netko kaže: Stiehl, ustani!

- To je doista potrebno. I to je ono što bi želio još jednom ponoviti, samo u

par riječi.

Nesreća koja nas je zadesila trebala bi, prije svega, poslužiti kao poziv na

buđenje, da se poduzme akcija unutar Antropozofskog društva kako bi to

moglo postati stvarnost. To pravo biće osjećamo od razdoblja koje sam prije

nekoliko dana ovdje opisao na kraju Božićnog ciklusa. Živo strujanje od

osobe do osobe unutar Antropozofskog društva, mora biti prisutno. U

najnovijoj fazi Antropozofskog društva izvjestan nedostatak ljubavi tako bi



62 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

često zamijenio međusobno povjerenje, i ako taj nedostatak ljubavi nastavi

prevladavati, tada će se Antropozofsko društvo neizbježno raspasti.

Vidite, građevinski projekt je na površinu iznio mnoge izvanredno fine

kvalitete antropozofa; ali paralelno s tim trebala se dogoditi i živa

revitalizacija samog društva. Mnoge fine osobine su s pravom spomenute na

kraju našeg nedavnog ciklusa, kvalitete koje su se pojavile tijekom gradnje i

tijekom noći požara. Ali te osobine trebaju vodstvo, a prije svega, potrebno je

da svatko tko ima nešto raditi unutar društva ne unosi u društvo ono što je

danas uobičajeno, već da svatko za društvo čini sve što mora učiniti s

istinskim osobnim interesom i predanošću. I taj osobni interes i predanost

nažalost su upravo ono što nedostaje tamo gdje pojedinci čine ovo ili ono za

društvo.

Nijedna usluga koja se može pružiti društvu, odnosno od strane jedne osobe

drugoj, nije beznačajna. Čak i najmanji čin postaje vrijedan time što je u

službi nečeg većeg. Međutim, to se tako često zaboravlja. Društvo mora

gledati s najvećim, najvišim, zadovoljstvom, sada kada nas je pogodila

nesreća, kako to zahtijeva njegovanje najboljih kvaliteta. Međutim, ne bismo

smjeli zaboraviti kako u svakodnevnoj rutini marljivost i ustrajnost, ali

posebno interes i osobna uključenost u naše odgovornosti, tako lako posrću,

i kako se mnoge stvari koje namjeravamo jednog dana učiniti tako brzo

zaborave. Stoga sam htio naglasiti puni opseg kontrasta između

antropozofije i svijeta, jer se upravo ta suprotnost tako često previđa.

To što opozicija postoji po prirodi stvari mora se shvatiti, shvatiti iz

perspektive objektivnog djelovanja svijeta. Ponekad me, međutim, zapanji - i

to sam javno izrazio - koliko malo unutarnje empatije postoji kada opozicija

degenerira do te mjere da vrvi objektivnim neistinama. Moramo ostati

objektivni u našoj pozitivnoj obrani antropozofije kada su u pitanju

suštinska pitanja. Ali također se moramo istinski uzdići do razine

razumijevanja da antropozofija može postojati samo u atmosferi istinitosti;

da stoga moramo razviti osjećaj što to znači kad se toliko neistinitosti, toliko

klevete, usmjerava protiv onoga što se nameće na antropozofskom polju.

Ovdje nam je zaista potreban unutarnji život. I danas imamo dovoljno prilika

da to probudimo. Tada će se možda impuls buđenja proširiti i na druga

područja. Ali ako vidite nekoga kako spava dok se plamen laži širi posvuda,

onda se ne biste trebali iznenaditi ako i Stiehl nastavi spavati.

Dakle, ono što želim okarakterizirati u općim crtama, a što danas detaljno

karakteriziram, jest ovo: mislite, osjećate, meditirajte o buđenju. Neki ljudi

danas, u ovom dobu u kojem pljušte klevete, žude za svim vrstama ezoterije.

Da, dragi moji prijatelji, ezoterija je prisutna. Uhvatite je! Ali ono što je

ezoterično iznad svega, unutar Antropozofskog društva, jest volja za

buđenjem. Ta volja za buđenjem prvo se mora ukorijeniti unutar



63 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Antropozofskog društva. Tada će postati žarišna točka za buđenje cijele

sadašnje civilizacije.



64 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

 VII. SEDMO PREDAVANJE

Dornach, 19. siječnja 1923.

Kroz sva vremena, tri velika ideala čovječanstva nazivana su istina, ljepota i

dobrota. Moglo bi se reći da su ta tri ideala - istina, ljepota i dobrota -

nazvana, iz određenog instinkta, velikim ciljevima, ili bolje rečeno, uzvišenim

ljudskim težnjama. Međutim, u ranijim vremenima ljudi su više znali o

prirodi čovjeka i njegovoj povezanosti sa svijetom, te su stoga mogli misliti na

nešto konkretnije kada su govorili o stvarima poput istine, ljepote i dobrote,

nego što je to slučaj danas u našem dobu, koje voli apstraktno. A

antropozofska znanost duha, zauzvrat, sposobna je ukazati na takve

konkretnije stvari. Međutim, to se ne pokapa uvijek s tendencijom našeg

vremena - jer naše vrijeme voli neprecizno, neodređeno, maglovito - upravo

kada je u pitanju nadilaženje svakodnevnog. Razmotrimo danas kako je

sadržaj riječi istina, ljepota i dobrota, povezan s bićem čovjeka.

Kada razmatramo ovo biće čovjeka, prvo moramo pogledati fizičko tijelo. Ovo

fizičko tijelo se, zapravo, danas promatra isključivo iz vanjske perspektive.

Ne postoji svijest o tome kako je ovo fizičko tijelo izgrađeno u pred-zemaljskoj

egzistenciji, u svojim detaljima, u smislu oblika i u smislu svoje aktivnosti u

toj pred-zemaljskoj egzistenciji. Svakako, u pred-zemaljskoj egzistenciji

čovjek živi u čisto duhovnom svijetu. Ali u ovom duhovnom svijetu, on je

aktivan - kao što sam rekao na nedavnim predavanjima - u ovom duhovnom

svijetu, u suradnji s višim bićima, razvija duhovni prototip, duhovni oblik

fizičkog tijela. A ono što ovdje nosimo kao svoje fizičko tijelo, jednostavno je

odraz, fizički odraz, onoga što je sam pojedinac razvio kao svojevrsnu

duhovnu klicu u svojoj pred-zemaljskoj egzistenciji.

Uzimajući to u obzir, treba reći: ovdje u zemaljskoj egzistenciji, čovjek osjeća

svoje fizičko tijelo. Ali moderni čovjek nije baš svjestan svega što je povezano

s tim osjećanjem fizičkog tijela. Govorimo o istini, a ipak malo znamo o

činjenici da je osjećaj za istinu općenito povezan s osjećajem koji imamo o

svom fizičkom tijelu. Kada se suočimo s jednostavnom činjenicom, može se

težiti formiranju predodžbe te činjenice koja joj točno odgovara, koja je stoga

istinita, ili, bilo iz nepreciznosti, unutarnje opuštenosti ili izravnog otpora

istini, odnosno iz laži, može se formirati predodžba koja nije povezana s

činjenicom, koja se s njom ne podudara. Kada čovjek razmatra istinitost

neke činjenice, ona je u skladu s njegovim osjećajem o fizičkom tijelu, pa čak

i s vezom između njegova fizičkog tijela i njegove pred-zemaljske egzistencije.

Jer ako iz nepažnje ili laži formiramo predodžbu koja ne odgovara

činjenicama, to je kao da stvaramo rupu u onome što nas povezuje s našom

pred-zemaljskom egzistencijom. Kada se prepustimo laži, kidamo nešto u toj

vezi s pred-zemaljskim postojanjem. To je delikatno duhovno tkanje, ako



65 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

smijem tako reći, koje razvijamo u našoj pred-zemaljskoj egzistenciji, koja

zatim sakuplja i oblikuje naše fizičko tijelo na svoju sliku. Moglo bi se reći da

je to fizičko tijelo mnogim nitima povezano s našom pred-zemaljskom

egzistencijom, a prepuštanje laži kida takve niti. Puka intelektualna svijest,

toliko karakteristična za čovječanstvo danas, u osvit doba duše svijesti, ne

uspijeva percipirati kako se nešto kida na upravo opisani način. Stoga

moderni čovjek podliježe tolikim zabludama o vezama unutar kojih se

zapravo nalazi u egzistenciji svijeta.

Danas ljudi obično vide samo fizičke aspekte onoga što im se događa u vezi s

njihovim fizičkim zdravljem. Ali kada čovjek prekine vezu sa svojom pred-

zemaljskom egzistencijom predajući se neistini, to definitivno utječe na

fizičko tijelo, posebno na konstituciju živčanog sustava. Slučaj je da čovjek

zapravo posjeduje svoj duhovni osjećaj bivanja u svijetu kroz osjećaj koji ima

za svoje fizičko tijelo. Imati ovaj duhovni osjećaj bivanja, iznutra ovisi o

činjenici da naše niti, koje idu od fizičkog tijela do pred-zemaljske

egzistencije, nisu prekinute. Ako su one prekinute, tada čovjek - nesvjesno -

mora stvoriti zamjenu za svoj zdravi duhovni osjećaj sebe, egzistencije. I tada

je bivanje zavisno o pripisanom osjećaju koje biće sebi pripisuje na temelju

nekih konvencionalnih sudova - kao što sam rekao, sve se to čini nesvjesno -

sudova koji su postali toliko fiksirani. Ali čovječanstvo je postupno upalo u

unutarnju nesigurnost u vezi s tim osjećajem biti, nesigurnost koja se

proteže sve do fizičkog tijela. Jer je li ovaj čisti duhovni osjećaj biti, koji sve

više prevladava u čovjeku što dalje idemo u povijest, uistinu prisutan danas?

Samo razmislite, o stvarima kojima se ljudi danas pokušavaju definirati, bilo

čime osim svojim izvornim duhovnim životom! Žele biti nešto, recimo,

stjecanjem ove ili one titule kroz svoju profesiju. Želi biti, recimo, tajnik ili

aktuar, a onda vjeruje da ako je njegovo biće definirano takvim terminom

prema konvenciji, onda on to jest; dok je zapravo važno da čovjek to biti,

može sebi pripisati iz svog unutarnjeg osjećaja, sasvim neovisno o svim

vanjskim okolnostima.

Ali što učvršćuje čovjeka u njegovom osjećaju biti? Vidite, ovdje u zemaljskoj

egzistenciji, mi zapravo živimo u svijetu koji je samo odraz istinske

stvarnosti. Ovaj fizički svijet istinski razumijemo tek kada ga vidimo kao

odraz istinske stvarnosti. Ali istinsku stvarnost moramo osjetiti u sebi,

moramo osjetiti svoju povezanost s duhovnim svijetom. To možemo učiniti

samo ako sve što nas povezuje s našom pred-zemaljskom egzistencijom

ostane netaknuto.

I sve je to pojačano onim što bih mogao nazvati čovjekovom sklonošću prema

bezuvjetnoj istini i istinitosti. Ništa ne jača izvorni, istinski osjećaj biti toliko

kao osjećaj za istinu i istinitost. Osjećaj obveze da se preispita ono što se

govori, da se traže granice unutar kojih se može govoriti, doprinosi istinskom

unutarnjem konsolidiranju osjećaja biti. A taj osjećaj biti, izravno je povezan



66 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

s činjenicom da duhovnost doživljavamo u svojim fizičkim tijelima - tako da

moramo priznati blisku povezanost između naših fizičkih tijela i onoga što

predstavlja ideal istine.

Naše etersko ili životno, ovo formativno tijelo - kako sam objasnio na

nedavnim predavanjima - stječemo tek neposredno prije našeg silaska iz

pred-zemaljske egzistencije u zemaljsku egzistenciju. Okupljamo sile

eterskog tijela kako bismo formirali vlastito etersko tijelo. Što se tiče ovog

eterskog tijela, ranija razdoblja ljudskog razvoja bila su - ako mogu tako reći

- u boljem položaju od današnjeg čovječanstva. Čovječanstvu danas

nedostaje snažan osjećaj za ovo etersko tijelo. Naprotiv, čovjek današnjice

ima takav osjećaj, da se gotovo ruga stvarnosti ovog eterskog tijela. Međutim,

osjećaj o ovom eterskom tijelu jača doživljaj ljepote.

Kada istina i istinitost postanu iskustvo, mi smo, u određenom smislu,

istinski uronjeni u naše fizičko tijelo. Kada razvijemo istinski osjećaj ljepote,

mi smo, istinski, uronjeni u naše etersko ili formativno tijelo. Ljepota je

povezana s našim eterskim tijelom baš kao što je istina s našim fizičkim

tijelom.

Najbolje možete razumjeti što govorim, razmatrajući značenje svojstveno

nečemu istinski lijepom, stvorenom kroz umjetnost. A ono što imam reći

odnosi se na sve umjetnosti. Kada pred sobom imate čovjeka, kakav se

zaista pojavljuje pred vama u krvi i mesu, znate da pred sobom imate jednog

čovjeka od mnogih. Jedan čovjek nema nikakvo značenje bez mnogih, koji

moraju biti prisutni u njegovom okruženju. On pripada mnogima, a mnogi

pripadaju njemu. Treba samo razmotriti koliko je malo ukorijenjen u

egzistenciji fizički zemaljski čovjek bez drugih. Ali kada prikazujemo čovjeka

- bilo plastično, slikarski ili dramski - to jest, kroz umjetnost, nastojimo

stvoriti nešto samodostatno, nešto potpuno u sebi, nešto što, u određenom

smislu, već sadrži cijeli svijet u sebi - baš kao što čovjek, u svom eterskom

tijelu, zapravo nosi cijeli svijet u sebi, jer on okuplja eterske sile iz cijelog

svijeta kako bi oblikovao svoje etersko tijelo unutar zemaljske egzistencije.

U davna vremena čovječanstvo je imalo veliko poštovanje prema ljepoti, iako

na način na koji su je oni shvaćali; međutim, imali su veće poštovanje prema

ljepoti nego čovječanstvo danas. Istina je da čovjek ne može biti istinski

čovjek u najistinitijem smislu te riječi, ako ne cijeni ljepotu. Jer cijeniti

ljepotu znači priznati etersko tijelo. Ne cijeniti ljepotu, znači zanemariti, ne

priznati etersko tijelo.

Suvremeni čovjek ne doživljava ništa od ovoga u svojoj svijesti. Kad se Grk

približio svom hramu, ili kad je ugledao kip boga unutar hrama, osjetio je

toplinu i osjetio je u sebi nešto poput unutarnje sunčeve svjetlosti. Čak je

osjetio neku vrstu dara, sa silama koje zrače u njegovo biće, zrače u njegove

pojedinačne organe. Grk, ušavši u svoj hram i ugledavši kip boga, rekao je iz



67 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

dna srca: Nikada ne osjećam oblik svojih prstiju tako jasno, sve do njihovog

vanjskog ruba, kao kad preda mnom stoji kip boga. Nikada ne osjećam kako

mi se čelo izvija iznad nosa, nikada to ne osjećam tako od iznutra kao kad

uđem u hram i kip boga stoji preda mnom. Grk se osjećao iznutra prožet,

ugrijan iznutra, prosvijetljeno - moglo bi se čak reći obdaren božanskom

milošću - u odnosu na ljepotu. To nije bilo ništa drugo nego doživljaj ljepote

u eterskom tijelu. I Grk je imao potpuno drugačiji osjećaj za ružnoću od

modernog čovjeka. Moderan čovjek osjeća ružnoću, najviše u vrlo

apstraktnom obliku - moglo bi se reći, ako bi htjeli precizno odrediti - kroz

lice. Grk je pri pogledu na ružnoću osjetio hladnoću po cijelom tijelu, a

ekstremna ružnoća mu je izazivala jezu. Taj pravi osjećaj eterskog tijela

nešto je što su u davna vremena uistinu posjedovali u najdubljem smislu.

Čovjek je izgubio dio svoje čovječnosti tijekom svog razvoja. Sve ove stvari o

kojima sam upravo govorio za moderne ljude uglavnom ostaju nesvjesne,

koji uglavnom teže glavi, jer racionalno razumijevanje, apstraktno mišljenje,

ima svoj organ u glavi, sve što se ranije doživljavalo, za modernog čovjeka u

biti ostaje nesvjesno.

Moglo bi se reći da kroz entuzijazam za istinu i istinitost, čovjek razvija, u

podsvjesnim dubinama, barem osjećaj pred-zemaljske egzistencije. A dobu

kojem nedostaje taj osjećaj pred-zemaljske egzistencije također nedostaje

istinsko razumijevanje istine i istinitosti. Ali upravo snažan i dobro razvijen

osjećaj istine duboko nas povezuje s ovom pred-zemaljskom prošlošću, i kroz

intimnija iskustva zemaljske sadašnjosti, zapravo nas mora pomalo rastužiti.

Iskreni unutarnji život, koji istovremeno razvija snažan entuzijazam za istinu

i istinitost, u prvom redu će uvijek, kada se živi u tom entuzijazmu za istinu

i istinitost, osjećati određenu tugu prema sadašnjosti, i može se utješiti

samo buđenjem i zagrijavanjem osjećaja za ljepotu u duši. Kroz ljepotu

zauzvrat, postajemo radosni suočeni s tugom koja nas neizbježno obuzima

kada razvijemo ovaj veliki entuzijazam za istinu i istinitost, koji nam uvijek

govori, čak i ako samo na intiman, suptilan način: Ah, istina postoji samo u

pred-zemaljskoj egzistenciji, ovdje u ovom zemaljskom svijetu imamo samo

odjek istine. Napuštajući pred-zemaljski svijet, zapravo smo izgubili svoju

istinsku uronjenost u supstancu istine. Samo kroz entuzijazam za istinu i

istinitost možemo istinski održati svoju vezu s pred-zemaljskom

egzistencijom.

Kroz izvorni, istinski osjećaj za ljepotu, čovjek se, u određenom smislu, ovdje

u zemaljskoj egzistenciji ponovno povezuje sa svojom pred-zemaljskom

egzistencijom. I u svakom obrazovanju, u cijeloj vanjskoj kulturi i civilizaciji,

važnost ljepote nikada ne treba podcijeniti. Svijet kulture ispunjen je samo

ružnim strojevima i dimom, ružnim dimnjacima, a lišen ljepote, to je svijet

koji odbija uspostaviti bilo kakvu vezu između čovjeka i njegove pred-

zemaljske egzistencije, svijet koji, u određenom smislu, otkida čovjeka od te

pred-zemaljske egzistencije. Može se reći, ne samo kao usporedba, već u svoj



68 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

istini: čisto industrijski grad je delikatno stanište za sve one demone koji bi

ljude natjerali da imaju pred-zemaljsku egzistenciju u duhovnom.

Ali predajući se ljepoti, čovjek mora platiti cijenu, da ljepota upravo zbog

svoje ljepote nije ukorijenjena u stvarnosti. Što ljepše, naprimjer, kiparimo ili

slikamo ljudski oblik, to više moramo priznati da to ne odgovara vanjskoj

stvarnosti u zemaljskoj egzistenciji. To je, u određenom smislu, samo utjeha

kroz lijepu iluziju, i stoga utjeha koja traje zaista samo do trenutka kada

prođemo kroz vrata smrti.

Da, ovaj svijet duhovnosti, u koji smo potpuno uronjeni u svojoj pred-

zemaljskoj egzistenciji, uvijek je tu. Trebamo samo ispružiti ruku: pružamo

je u svijet, koji je svijet duhovnosti, u kojem postojimo u svojoj pred-

zemaljskoj egzistenciji. Ali iako je taj svijet uvijek tu, čovjek se s njim istinski

povezuje na najdubljoj razini nesvjesnog, tek kada gori od entuzijazma za

istinu i istinitost. I tu je, rekao bih, veza za zemaljsku egzistenciju kada se

čovjek zagrije za ljepotu.

Ali da bi čovjek bio istinit, to znači, u višem duhovnom smislu, da ne smije

zaboraviti da je živio u pred-zemaljskoj egzistenciji u duhu. Ako bi čovjek

gorio od ljepote, to znači da bi trebao, barem u svom duševnom iskustvu,

stvoriti vezu s duhovnim svoje pred-zemaljske egzistencije, barem u slikama.

Ali kako čovjek razvija stvarnu moć, koja ga izravno vodi u taj svijet iz kojeg

je jednostavno izašao kroz svoju ljudsku prirodu, izlazeći iz pred-zemaljske

egzistencije u zemaljsku egzistenciju?

On tu snagu postiže kada se ispuni dobrotom, onom dobrotom koja se prije

svega bavi drugim čovjekom, onom dobrotom koja nije samo svjesna sebe, ne

bavi se samo sobom, ne osjeća samo ono što leži u vlastitom biću, onom

dobrotom koja vlastitu dušu može prenijeti u osobitosti drugoga, u biće

drugoga, u iskustvo drugog. Takva dobrota obuhvaća zbroj sila unutar

ljudske duše. A te sile su takve prirode da čovjeka istinski prožimaju nečim

čime je, u svom stanju potpune ljudskosti, bio prožet samo u svojoj pred-

zemaljskoj egzistenciji. Ako se čovjek, kroz ljepotu u slikama, poveže s

duhovnošću iz koje je izašao u svoju zemaljsku egzistenciju, tada se čovjek,

u svom zemaljskom postojanju, ponovno povezuje sa svojim pred-zemaljskim

postojanjem time što je dobro ljudsko biće. A dobar čovjek je upravo onaj

koji vlastitu dušu može prenijeti u dušu drugoga. I u tom prenošenju vlastite

duše u dušu drugoga, u osnovi ovisi sav moral, sav istinski moral. Moral je

ono bez čega se ne može održati istinski funkcionalan socijalni poredak za

čovječanstvo na Zemlji.

No dok se s jedne strane ovaj moral očituje u najznačajnijim impulsima

volje, koji zatim postaju stvarnost u najvišim moralnim djelima, s druge

strane ovaj moral u ljudima ipak počinje kao impuls koji prožima i obuzima

dušu činjenicom da čovjek može biti dirnut kada suosjeća s borama od brige



69 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

na tuđem licu, i kada barem njegovo astralno tijelo i samo razvije te bore od

brige pri pogledu na tuđe. Jer kao što se osjećaj istine i istinitosti očituje u

ispravnom prebivanju unutar fizičkog tijela, kao što se sjaj i doživljaj ljepote

otkriva u eterskom tijelu, tako i dobrota u potpunosti prebiva u astralnom

tijelu ljudi. Astralno tijelo ne može biti zdravo, ne može istinski postojati u

svijetu, ako čovjek nije u stanju prožeti ga onim što proizlazi iz dobrote.

Istina je povezana s fizičkim tijelom, ljepota s eterskim tijelom, a dobrota s

astralnim tijelom. To nas dovodi do nečeg konkretnog u odnosu na tri

apstrakcije, istine, ljepote i dobrote, te nam omogućuje da s istinskim bićem

čovjeka povežemo ono na što se instinktivno misli pod ova tri ideala.

Dakle, poanta je u tome da ova tri ideala, zapravo nastoje izraziti stupanj u

kojem je čovjek sposoban u sebi ostvariti svoju punu čovječnost. Za to je

sposoban kada prebiva u svom fizičkom tijelu na način koji je istina i istinit,

ne samo na konvencionalan ili prirodan način, već na čovječan način.

Međutim, čovjek može doći do istinski dostojnog života samo njegovanjem

osjećaja za ljepotu i sve većom transformacijom svog eterskog tijela u nešto

živo. Mora se reći: onaj tko ne osjeća nešto od onoga što sam opisao kao

prirodno Grku kada vidi ili promišlja ljepotu, nema pravi osjećaj za ljepotu.

Da, dragi prijatelji, čovjek može zuriti u ljepotu, ili je može doživjeti. Danas je

često slučaj da mnogo ljudi samo zuri u ljepotu. Tada se ništa ne treba

pokrenuti u njihovom eterskom tijelu. Ali zurenje u ljepotu nije njezino

doživljavanje. Međutim, u trenutku kada se ljepota doživi, etersko tijelo se

pokrene.

Čovjek može činiti dobro, prvo, zato što je ljudska navika činiti dobro; drugo,

zato što bi netko mogao biti kažnjen ako učini nešto jako loše; dalje, zato što

drugi ljudi manje poštuju nekoga ako čini loše stvari i tako dalje. Ali čovjek

može činiti dobro i iz istinske ljubavi prema dobru, u smislu koji sam opisao

prije nekoliko desetljeća u svojoj 'Filozofiji slobode'. Takvo iskustvo dobra

svojstveno čovjeku, uvijek vodi do prepoznavanja čovjekova astralnog tijela.

A čovjek istinski prepoznaje prirodu dobrote tek kada osjeti nešto od

astralnog tijela u sebi. Inače, to ostaje samo apstraktno razumijevanje ili

apstraktni diskurs o dobroti, osim ako entuzijazam za dobrotu - za istinsku

dobrotu, za dobrotu zahvaćenu ljubavlju - ne dovede do iskustva astralnog

tijela.

Međutim, doživljavanje dobrote nije samo, kao što je slučaj s ljepotom,

svojevrsna veza s našim pred-zemaljskim postojanjem, koja prestaje kada

prođemo kroz vrata smrti, nego, to je stvarna veza sa svijetom koji je, kao što

sam rekao, uvijek tu, trebamo samo pružiti ruku i prigrliti ga. Ali mi smo

odvojeni od njega u stvarnoj egzistenciji. Doživljavanje dobra je istinski

stvarna veza koja izravno upućuje na svijet u koji se ulazi nakon prolaska



70 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

kroz vrata smrti. U onome što čovjek prakticira ovdje na Zemlji, kada živi u

istinskoj dobroti, postoje sile koje traju i nakon prolaska kroz vrata smrti.

U biti, u nama - ako postoji - leži osjećaj istine i istinitosti kao nasljeđe iz

naše pred-zemaljske egzistencije. U biti, u nama - ako postoji - leži osjećaj

ljepote, koji proizlazi iz naše želje u zemaljskoj egzistenciji da zadržimo

barem tračak naše pred-zemaljske veze s duhovnim. I uistinu, u nama leži

potreba da se ne odvojimo od duhovnog, već da s njim održavamo istinsku

vezu kroz dobrotu koju njegujemo u sebi kao moć čovjeka.

Biti istinit, za čovjeka, znači biti istinski povezan sa svojom duhovnom

prošlošću. Imati osjećaj ljepote, u čovjeku, znači ne nijekati vezu između

fizičkog svijeta i duhovnog. Biti dobar, kod čovjeka znači oblikovati klicu za

duhovni svijet u budućnosti.

Moglo bi se reći da tri koncepta, prošlosti, sadašnjosti i budućnosti, ukoliko

su potpuno integrirani u ljudski život, ti koncepti prošlosti, sadašnjosti i

budućnosti, kada se shvate u svojoj konkretnosti, dobivaju smisleni sadržaj

kroz druge koncepte: istinu, ljepotu, dobrotu.

Neistinit čovjek poriče svoju duhovnu prošlost, lažljivac prekida veze između

sebe i svoje duhovne prošlosti. Filistar koji zanemaruje ljepotu nastoji

uspostaviti mjesto na Zemlju gdje Sunce duha ne sja na njega, gdje može

lutati, takoreći, u sjenama bez duha. Čovjek koji poriče dobrotu, u biti se

odriče svoje duhovne budućnosti, a zatim želi da mu se ta duhovna

budućnost daruje na neki drugi način, nekim vanjskim sredstvom.

Bio je to duboki instinkt, kada su tri ideala, istine, ljepote i dobrote,

prepoznana kao tri najveća ideala za čovjekovo stremljenje. Ali tek sada,

zapravo, naše vrijeme uistinu je sposobno dati tim idealima, koji su postali

gotovo prazne riječi, pravo značenje.

Sada, dragi prijatelji, nastavit ću sutra, na temelju onoga što sam upravo

rekao o istini, ljepoti i dobroti.



71 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

 VIII. OSMO PREDAVANJE

Dornach, 20. siječnja 1923.

Nedavno smo raspravljali o odnosima koje je čovjek imao s prirodom, sa

svijetom u cjelini, u davna vremena, i odnosima koje ima danas, u našem

današnjem dobu. Naprimjer, istaknuo sam koliko je čovjekovo iskustvo

prirode bilo stvarnije i konkretnije u davna vremena, kako je to konkretnije

iskustvo proizlazilo iz činjenice da je čovjek također potpunije doživljavao

samog sebe. Skrenuo sam pozornost na to kako su ljudi nekoć svoj misaoni

proces doživljavali kao neku vrstu - pa, da kažem bez uvijanja - procesa

taloženja soli unutar vlastitog organizma. Nešto otvrdnjuje unutar vlastitog

organizma, otprilike tako se čovjek osjećao kada je mislio. Osjećao je,

takoreći, misli koje zrače kroz njegovo biće, i osjetio je neku vrstu etersko-

astralne skeletne strukture. Osjetio je razliku između gledanja kristala u

obliku kocke i onog koji se sužava prema vrhu. Stoga je misli u sebi osjećao

kao proces otvrdnjavanja. A volju u sebi kao proces vatre, proces unutarnje

zračeće topline.

Budući da je čovjek osjećao tako duboko i potpuno unutar sebe, mogao je

potpunije suosjećati s vanjskom prirodom i tako konkretnije živjeti unutar te

vanjske prirode. Moglo bi se reći: danas je kod ljudi tako da o svojoj nutrini

znaju malo više od odraza vanjskog svijeta projiciranih u njima. Oni te

odraze poznaju kao sjećanja. Znamo što osjećajima doživljavamo ili smo

doživjeli, ali na vrlo apstraktan način. Ali taj potpuno živ, živopisan, osjećaj

probijanja, ozračivanja, zagrijavanja i osvjetljavanja unutar svog organizma -

to danas čovjek ne zna. Danas o svojoj nutrini ljudi znaju samo onoliko

koliko im liječnik ili prirodoslovac može reći. Pravo unutarnje iskustvo više

nije prisutno. Ali sve što ljudi percipiraju u vanjskom svijetu točno odgovara

onome što percipiraju u svom unutarnjem svijetu. Budući da ljudi danas o

sebi znaju malo više od onoga što im mogu reći prirodoslovci ili liječnici,

ostaju apstraktni u odnosu prema vanjskom svijetu. Ispituju samo zakone

prirode, koji su apstraktni pojmovi. Ali istinska veza s prirodom postoji samo

u instinktivnom smislu, što ne mogu poreći. I kao rezultat toga, ljudi su

postupno izgubili uvid da u prirodi djeluju istinske elementarne sile. Bogat

život prirode tako je za ljude izgubljen.

Ljudi danas ono što im je dano iz ranijih vremena o životu prirode nazivaju

mitovima i bajkama. Svakako, ti mitovi i bajke izražavaju se slikama, ali te

slike ukazuju na ono duhovno koje upravlja prirodom, nešto što je u prvom

redu elementarno duhovno u neodređenim obrisima, ali koje je ipak

duhovno i koje, kada se pronikne, otkriva ono više duhovno. Moglo bi se reći:

u ranijim vremenima, čovjek nije komunicirao samo s biljkama, kamenjem i

životinjama, već i s elementarnim duhovnima koji obitavaju u zemlji, vodi,



72 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

zraku, vatri i tako dalje. Gubeći sebe, čovjek je također izgubio ovo iskustvo

prirodnih duhova.

Sada, svojevrsno snoliko oživljavanje tih prirodnih duhova, ne može se

jednostavno dogoditi u čovjekovoj svijesti, jer bi to vodilo praznovjerju. Novi

način odnosa prema prirodi mora zahvatiti čovjekovu svijest. Čovjek mora

biti u stanju reći sebi, naprimjer: da, nekada su ljudi gledali u sebe, imali su

živ osjećaj za ono što prebiva u njihovom vlastitom biću. Kroz to su upoznali

određene elementarne duhove. Starija, unutarnja iskustva uvida, koja su

ljudi izražavali slikama koje na nas i danas utječu elementarnom poetskom

snagom, bila su ono što je duhovnost šaputala unutar čovjeka, počevši

iznutra govoriti čovjekovoj duši tek kad je čovjek svoj pogled okrenuo prema

unutra.

Ta bića, koja su zapravo boravila unutar ljudskih organa, jedno je takoreći,

stanovnik ljudskog mozga, drugo pluća, treće srca - jer čovjek svoju nutrinu

nije percipirao onako kako je anatom danas opisuje, već kao živo, aktivno,

elementarno biće - ta duhovna bića mogla su govoriti čovjeku. I kada se

danas put do tih bića traži kroz znanost inicijacije, čovjek razvija vrlo

specifičan osjećaj, vrlo specifičan osjećaj prema tim bićima. Kaže sebi: ta su

bića nekoć govorila čovjeku kroz čovjekovu nutrinu, kroz svaki pojedini dio

nutrine čovjeka. Nisu mogla, u određenom smislu, napustiti čovjekovu kožu.

Nastanjivala su Zemlju, ali su je nastanjivala unutar čovjeka. Bila su unutar

čovjeka i govorila s njime, prenoseći mu svoje znanje. Ljudi su mogli znati o

egzistenciji Zemlje, samo doživljavajući ono što se moglo naučiti, takoreći,

unutar ljudske kože.

Pa, razvojem čovječanstva prema slobodi i neovisnosti, ta bića na Zemlji su

izgubila svoje prebivalište unutar čovjeka. Nisu utjelovljena u ljudskom

mesu i krvi, i stoga ne mogu nastanjivati Zemlju preko čovjeka. Ali ona su

još uvijek prisutna u zemaljskoj oblasti i zajedno s ljudima, moraju postići

određeni zemaljski cilj. To mogu učiniti samo ako im ljudi, u određenom

smislu, vrate za ono za što za što su im nekada bili zahvalni. I tako, kad se

slijedi put znanosti inicijacije prema percepciji tih bića, čovjek sebi kaže: ta

su bića nekada njegovala i kultivirala ljudsko znanje, dugujemo im mnogo za

ono što jesmo, jer su nas u našem ranijem životu na Zemlji prožimala, i kroz

njih smo postali ono što jesmo. Samo, oni nemaju fizičke oči ili fizičke uši.

Nekad su živjeli s ljudima. Sada ne nastanjuju ljude, već ostaju u

zemaljskom carstvu. Moramo si, u određenom smislu, reći: oni su nekada

bili naši odgojitelji, sada su ostarjeli, moramo im vratiti ono što su oni

nekada dali nama. Ali to možemo učiniti, ako u današnjoj fazi razvoja prirodi

pristupimo svojim duhom, ako u bićima prirode ne tražimo samo ono što

traži današnje apstraktno razumijevanje, već slikovni element u bićima

prirode, ono što nije dostupno samo mrtvom intelektualnom sudu, već što je

dostupno punom životu, što je dostupno osjećaju.



73 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Ako to tražimo u duhovnom smislu, to jest, iz duha antropozofskog

svjetonazora, tada se ta bića ponovno pojavljuju. Ona takoreći, promatraju i

slušaju, kako mi sami antropozofski uranjamo u prirodu, i tada nešto imaju

od nas, dok od običnog fiziološkog i anatomskog znanja ne dobivaju ništa, i

strašno im je kada su toga lišeni. Nemaju ništa od anatomskih predavaonica

i soba za disekciju, ništa od kemijskih laboratorija i kabineta za fiziku. U

odnosu sa svime time, imaju osjećaj: je li Zemlja potpuno prazna, je li Zemlja

postala pusta? Ne žive li na Zemlji još uvijek oni ljudi kojima smo nekoć dali

ono što smo imali? Ne žele li nas sada vratiti, onome što samo oni mogu

učiniti, stvarima prirode?

Ovim samo mislim da postoje bića koja danas čekaju da se s njima

ujedinimo, na isti način na koji se ujedinjujemo s drugim ljudima u smislu

istinske spoznaje, kako bi ta bića mogla sudjelovati u onome, što učimo, što

znamo o stvarima, kako se nosimo sa stvarima. Kada čovjek danas studira

fiziku ili kemiju u uobičajenom smislu, nije zahvalan onim bićima brižnim

skrbnicima, koja su ga nekoć učinila onim što jest. Jer ta bića, sa svime

onim što čovjek sada razvija u svojoj svijesti, moraju propasti u zemaljskom

carstvu. I tim čuvarima i skrbnicima čovječanstvo će postati zahvalno, tek

kada se udostoji ponovno potražiti duh za ono što može vidjeti očima, čuti

ušima, zahvatiti rukama na Zemlji. Jer ta bića imaju sposobnost iskusiti sve

što duhovno prožima osjetilnu percepciju kod ljudi. Kroz ono što se zahvaća

na čisto materijalni način, ta bića nisu sposobna živjeti s ljudima. Ona su iz

toga isključena. Ali mi ljudi tim bićima možemo odati zahvalnost koju im

dugujemo, samo ako istinski ozbiljno shvatimo ono što je inherentno duhu

antropozofskog svjetonazora.

Pretpostavimo, naprimjer, da moderni čovjek ima ribu na svom stolu, ima

pticu u kavezu, i promatra ribu i pticu izvana svojim osjetilima. Ali toliko je

sebičan u svojoj spoznaji, da se zaustavlja na onome što je odmah očito.

Čovjek postaje istinski nesebičan u spoznaji, kada ne vidi ribu u vodi i pticu

u zraku, već kada iz oblika ribe i oblika ptice može vidjeti da je riba životinja

iz vode i kroz vodu, a ptica životinja iz zraka i kroz zrak. Zamislite na

trenutak da ne promatramo tekuću vodu samo s razumijevanjem kemičara i

kažemo: pa da, to je kemijski spoj, H2O, spoj vodika i kisika - već da

promatramo vodu kakva zapravo jest. Tada biste možda u njoj pronašli ribe;

mogli biste pronaći te ribe kako razvijaju meku tjelesnu tvar u izvanredne

dišne strukture, a ta tvar okružuje koštani okvir, koji ostaje mekan zbog

vode, zajedno s onim što bih nazvao nježnom čeljusti - čeljusti preko koje leži

tjelesna tvar. Ta tjelesna tvar može se činiti kao da izlazi izravno iz vode,

točnije iz vode u koju padaju sunčeve zrake. Ako netko osjeti sunčeve zrake

(slika ispod, crveno) koje padaju u ovu vodu, osvjetljavajući je i grijući, te

ribu koja pliva prema toj osvijetljenoj i zagrijanoj vodi, tada dobiva osjećaj

kako se ta sunčeva toplina, ublažena vodom, poput sunčeve svjetlosti koja

sjaji kroz vodu, primiče prema njemu.



74 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Dok riba pliva prema meni, takoreći, pružajući zube, ako smijem tako reći,

ali ova prozirna, zagrijana voda, svojim ritmom disanja, polaže svoju meku

tjelesnu supstancu preko čeljusti, dok riba, s neobičnim načinom na koji je

oblikovana njezina glava, pruža prema meni svoje prekrivene čeljusti,

osjećam kako mi prozirna i zagrijana voda dolazi s ovom ribom. A onda

osjećam kako nešto drugo djeluje s druge strane, u strukturi peraja (plavo).

Tako učim - danas to želim samo nagovijestiti - postupno osjećati kako u

repnoj peraji i ostalim perajama postoji prigušeno svijetlo, svijetlo toliko

prigušeno da više ne prisiljava tjelesnu supstancu da omekša, kako ima

učinak otvrdnjivanja. Tako postupno učim prepoznati element Sunca u

onome što mi riba predstavlja, u svojoj glavi, učim prepoznati element

Mjeseca u otvrdnutim strukturama peraja, kako zrače natrag, ukratko,

mogu smjestiti ribu unutar cijelog elementa vode.

I gledam pticu, koja nema mogućnost razviti glavu u vodi, plivajući prema

Suncem zagrijanoj, osunčanoj vodi, ili plivajući sa Suncem zagrijanom,

osunčanom vodom; pticu koja je prilagođena zraku. Učim o naporu koji

sada leži u njenom disanju, gdje voda koja podržava disanje ne može

djelovati na škrge, već disanje postaje napor. Učim spoznati, kako na

drugačiji način sunčevo zagrijavanje, osvjetljavanje, ima učinak u zraku, i

postajem svjestan kako je supstanca ptice potisnuta natrag od kljuna.

Spoznajem, kako je kod ptice kao da guram svo meso koje leži na njenim

zubima, uzrokujući da joj se kljun izboči prema naprijed. Učim spoznati

zašto ptica pruža kljun prema meni, dok mi se kod ribe čeljust nudi na

nježniji način, kao da je napravljena od tjelesne supstance. Učim spoznati



75 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

kako je ptičja glava stvorenje zraka, ali zraka koji iznutra sjaji i obasjan je

Suncem. Učim spoznati kolika je ogromna razlika, između zagrijane i

osvijetljene vode, koja je životna sila za ribe, i zagrijanog i osvijetljenog zraka,

koji je životna sila za ptice. Učim razumjeti kako, kroz tu razliku, cijeli

element u kojem ptica živi postaje nešto drugo; kako kod riblje peraje

jednostavni sjaj dolazi od elementa vode, kako ptičje perje dobiva svoj oblik

specifičnim djelovanjem zraka, u kojem su aktivni sunčeva svjetlost i

sunčeva toplina.

Ako se na ovaj način pomaknem od pukog grubog promatranja, do takvog

gledanja, da nisam previše lijen promatrati vodu kada riba dođe na stol, i

kada je ptica u kavezu ako se ne ograničim na to da vidim zrak oko ptice

samo kada leti, već osjetim i promatram element koji stvara zrak svojstven

njenom obliku, tada ono što već živi u oblicima oživljava, tada se za mene

produhovljuje. I na taj način učim o razlici u doživljavanju vanjske prirode

između životinje s debelom kožom, naprimjer nilskog konja, i životinje

prekrivene mekom kožom, naprimjer svinje. Učim spoznati da je nilski konj

skloniji izlaganju kože izravnoj sunčevoj svjetlosti, dok svinja stalno povlači

kožu od izravne sunčeve svjetlosti, preferirajući zaštitu od nje. Ukratko,

učim spoznati djelovanje prirode u svakom pojedinom stvorenju.

Ja s pojedinačnih životinja prelazim na elemente. Napuštam put kemičara

koji kaže da se voda sastoji od dva atoma vodika i jednog atoma kisika.

Napuštam fizikalno promatranje, koje kaže da se zrak sastoji od kisika i

dušika. Prelazim na konkretno promatranje. Vidim vodu koja vrvi ribama.

Vidim srodstvo između vode i ribe. Kažem: sasvim je neobično kada o vodi

govorim samo u apstraktnom obliku, kao o vodiku i kisiku. U stvarnosti,

voda, zajedno sa Suncem i Mjesecom stvara ribe, a kroz ribe, elementarna

priroda vode govori mojoj duši. To je samo apstrakcija, kada zrak nazivam

smjesom kisika i dušika, osvijetljeni i zagrijani zrak koji gura meso natrag od

ptičjeg kljuna i koji na poseban način oblikuje dišne organe riba i ptica. Ti

elementi izražavaju mi svoj poseban karakter kroz ribe i ptice. Zamislite

kako na taj način sve postaje iznutra bogato, i kako sve iznutra postaje

siromašno kada se o prirodi koja nas okružuje govori samo na materijalni

način.

Da, vidite, ono što sam upravo opisao iznad svega je potaknuto onim što

susrećemo u antropozofskoj znanosti duha. Jer ono s čime se susrećemo u

antropozofskoj znanosti duha, ne treba prihvatiti na isti način kao i

proizvode suvremene civilizacije, već je namijenjeno poticanju određenog

načina gledanja na svijet.

Kad bi netko osjetio ono što sam upravo pokušavao okarakterizirati, tada bi

ujedinjavanje ljudi u društvu poput Antropozofskog društva, učinilo ovo

društvo stvarnošću. Jer tada bi, svatko tko pripada ovom Antropozofskom

društvu rekao: zahvalan sam elementarnim bićima koja su nekoć djelovala u



76 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

mom biću i u biti me učinila onim što sam danas, koja su nekoć prebivala u

mojoj koži i govorila mi kroz moje organe. Sada su izgubila sposobnost da mi

govore kroz moje organe. Ali ako na svaku stvar na svijetu gledam na ovaj

način, onako kako je oblikovana od cijele prirode, ako ozbiljno shvatim opise

koji su mi dani u antropozofiji, tada u svojoj duši ponovno govorim jezikom

koji ta bića mogu razumjeti. Postajem zahvalan tim duhovnim bićima.

To je ono što se misli kada se kaže: u Antropozofskom društvu ne bi se

trebalo samo govoriti o duhu općenito - panteisti to također čine - već bi se u

Antropozofskom društvu trebalo biti svjesno da se može opet živjeti s

duhom. Tada bi, sasvim prirodno, taj život u duhu ušao u Antropozofsko

društvo, također u suradnji s drugim ljudima. Ljudi bi rekli: Antropozofsko

društvo postoji da bi se odužilo našim nekadašnjim čuvarima i skrbnicima

za ono što su učinili za nas, i postali bi svjesni stvarnosti duha koji vlada

unutar Antropozofskog društva. Mnogi stari osjećaji i senzacije koji i danas

tradicionalno žive među ljudima nestali bi, a razvio bi se pravi osjećaj vrlo

specifičnog zadatka Antropozofskog društva. I sve ostalo što se razvija tek bi

tada dobilo svoje pravo značenje.

Svakako, s određenim unutarnjim zadovoljstvom možemo reći: da, ovdje u

ovoj zgradi, koja je sada doživjela tako tužan kraj, sedamnaest je nacija

surađivalo tijekom rata, kada su narodi Europe ratovali jedni protiv drugih.

Ali ono što je stvarnost kao Antropozofsko društvo, nastaje tek kada različite

nacionalnosti odbace ono što ih veže unutar uskih okvira svoje

nacionalnosti, i kada antropozofsko jedinstvo za njih postane stvarnost;

kada se ono čemu se apstraktno teži ujedinjenjem u Antropozofskom

društvu, doživi kao nešto stvarno. Za to su, međutim, potrebne vrlo

specifične pripreme.

U određenom smislu, opravdana je kritika koju vanjski svijet upućuje

antropozofima, da, iako se unutar antropozofskog pokreta mnogo govori o

duhovnom napretku, kod pojedinih antropozofa se zapravo malo vidi od tog

duhovnog napretka. Taj je napredak sasvim moguć. Pravilno čitanje svake

knjige nudi mogućnost istinskog duhovnog napretka. Ali da bi se to dogodilo,

potrebno je da se stvari o kojima se jučer raspravljalo uistinu shvate, da se

shvate ozbiljno: da je fizičko tijelo pravilno konstituirano kroz istinitost,

etersko tijelo kroz smisao za ljepotu, a astralno tijelo kroz smisao za dobrotu.

Prvo kad govorimo o istinitosti - ta istinitost bi trebala biti, takoreći, velika

prethodnica za sve koji istinski teže ujedinjenju u Antropozofskom društvu.

Istinitost prvo treba steći u životu, i istinitost mora postati nešto drugačije,

za sve one koji žele biti zahvalni svojim čuvarima i skrbnicima iz davnih

vremena, nego što je to za one koji ne znaju ništa i ne žele znati ništa, o

takvom odnosu prema bivšim čuvarima i skrbnicima ljudi.



77 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Oni koji odbijaju to priznati, mogu, prema svojim predrasudama,

manipulirati činjenicama. Mogu, kada im odgovara, da se nešto dogodilo

ovako ili onako, mogu, kada im odgovara, reći da je čovjek takav ili onakav.

Ali tko želi njegovati unutarnju istinoljubivost, nikada ne smije ići dalje od

onoga što mu govore činjenice vanjskog svijeta. I striktno govoreći, uvijek bi

trebao paziti da svoje riječi formulira tako precizno da predstavljaju samo

utvrđene činjenice vanjskog svijeta.

Samo promislite koliko je u današnjem svijetu uobičajeno da se pretpostavlja

ono što nekome godi, i pretpostavlja se da je to istina. Antropozofi bi trebali

steći naviku strogo odvajati sve svoje predrasude od čistog tijeka događaja, i

opisivati samo čisti tijek događaja. Time bi prirodno postali svojevrsna

korektivna sila u odnosu na ono što je inače danas uobičajeno.

Samo promislite o svim stvarima koje nam danas govore u novinama. Novine

se osjećaju obveznima izvještavati o svemu, bez obzira može li se utvrditi da

je to istinito ili ne. I tada se često osjeti, kada netko nešto prepričava,

nedostatak truda da se shvati što je utvrđeno u smislu činjenične osnove.

Tada se često čuje sud: pa, zašto ne bi bilo istinito? - Sasvim sigurno, ako se

svijetu pristupa govoreći o nečemu što se tvrdi: zašto ne bi bilo tako? - tada

se ne može doći do unutarnje istinitosti. Jer ono što u sebi njegujemo

promatranjem vanjskog osjetilnog svijeta, mora, posebno među

antropozofima, biti strukturirano na takav način da se čovjek strogo

usredotoči na iznošenje onoga što se pojavilo pred njegovim očima u

vanjskom osjetilnom svijetu. Vrlo neobičan slučaj doista bi bila težnja za

time u današnjem civiliziranom svijetu. Kad bi, nekim čudom, mnogi ljudi

bili prisiljeni govoriti samo na način koji točno odgovara činjenicama,

uslijedila bi opća tišina. Jer većina onoga što se danas govori ne odgovara

utvrđenim činjenicama, već je izrečeno iz svakakvih razmišljanja i strasti.

Stvar je u tome što sve, što dodamo vanjskim osjetilnim uvjetima, a što ne

odgovara čistom, nepromjenjivom tijeku događaja - kada ga imamo u našim

predodžbama - gasi u nama sposobnost višeg razumijevanja.

Jednom se dogodilo da je na pravnom fakultetu pred dvadesetak ljudi

izvedena, pomno uvježbana mala predstava. Tih dvadeset ljudi zatim je

zamoljeno da zapišu što su vidjeli. Naravno, svi su točno znali što se

dogodilo, svaki je detalj bio uvježban. Dvadeset ljudi trebalo je to naknadno

zapisati; troje je zapisalo više-manje točno, sedamnaest netočno. I to na

pravnom fakultetu, barem je troje ljudi uspjelo ispravno protumačiti viđeno!

Ako danas slušate dvadeset ljudi, jednog za drugim, kako opisuju nešto što

tvrde da su vidjeli, ono što opisuju obično ni najmanje ne odgovara

činjenicama. Potpuno ću zanemariti izvanredne trenutke koji se događaju u

ljudskom životu. Dogodilo se, naprimjer, za vrijeme ratne groznice, da je

netko večernju zvijezdu, koja se probija kroz oblak, zamijenio za strani

zrakoplov. Svakako, takve se stvari mogu dogoditi u žaru trenutka. Ali to su



78 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

odstupanja velikih razmjera. U svakodnevnom životu, što se tiče sitnica, one

su stalno prisutne.

Ali kada govorimo o razvoju antropozofskog života, to ovisi o tome da se

smisao za činjenice istinski ukorijeni u ljudima, o tome da oni, takoreći,

postupno razvijaju smisao za činjenice tako da kada percipiraju vanjske

događaje u njihovim činjenicama, ne oslikavaju utvare kada ih kasnije

opisuju. Danas je dovoljno samo čitati novine. Nije li istina da su utvare

ukinute, ali ono što se u novinama predstavlja kao pouzdana vijest, u

stvarnosti nije ništa drugo nego utvara, utvara najgore vrste. I ono što ljudi

govore često je isto toliko utvara. Ključna stvar je, da je najosnovniji korak

prema usponu u više svjetove sljedeći: prvo stjecanje čistog osjećaja za

činjenice za osjetilni svijet. Tek tada se može doći do onoga što sam jučer

okarakterizirao kao istinitost.

A do pravog osjećaja za ljepotu, koji sam jučer pokušao opisati u svoj

njegovoj živopisnosti, može se doći samo ako se stvari pomnije promatraju,

zašto ptica ima kljun, zašto riba ima onu neobičnu malu izbočinu u obliku

stošca sprijeda, koja skriva nježnu čeljust i tako dalje. Uistinu naučiti živjeti

sa stvarima, to je ono što čovjeku daje osjećaj ljepote.

A duhovna istina je jednostavno nedostižna bez određenog stupnja dobrote,

osjećaja za dobrotu. Jer čovjek mora imati sposobnost osjećati interes

drugoga, odanost drugome: ono što sam jučer okarakterizirao kao da moral

istinski počinje tek kada netko u svom astralnom tijelu razvije tuđe linije

brige kao vlastite astralne linije brige. Tu počinje moral; inače je to samo

imitacija konvencionalnih pravila ili navika. Ono što sam u svojoj 'Filozofiji

slobode' opisao kao moralni čin, povezano je s ovim iskustvom, unutar

vlastitog astralnog tijela, linija brige ili linija koje nastaju iz tuđeg osmijeha i

tako dalje. Bez ovog uranjanja vlastite duše u biće drugoga koje se događa u

suživotu, ne može se razviti istinski život duhovnosti.

Stoga bi posebno dobar temelj za razvoj duhovnosti bio kada bi postojalo

Antropozofsko društvo koje je stvarnost, gdje se svi susreći na način dožive

čovjeka koji dijeli njihovu odanost antropozofiji, kada se u Antropozofsko

društvo ne bi unosili današnji previše ljudski osjećaji i emocije. Kada bi

Antropozofsko društvo zaista bilo novo zdanje u kojem je prvi princip: onaj

drugi je sudrug antropozof - tada bi Antropozofsko društvo bilo oblikovano

kao stvarnost. Tada bi, naprimjer, bilo nemoguće da se unutar ovog društva

formiraju klike i slično, te da postoji iskušenje da se pojavi antipatija među

ljudima samo zbog njihove osobnosti - što je, uostalom, danas prilično

uobičajeno u svakodnevnom životu. Ljudski odnosi tada bi se zaista mogli

temeljiti na onome što ljudi duhovno doživljavaju jedni u drugima. Ali to bi

moralo započeti njegovanjem osjećaja za istinitost prema činjenicama, što je

u biti isto što i točnost, odgovornost i briga za preciznu i točnu reprodukciju

onoga što se komunicira drugome ili što se općenito govori.



79 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Taj osjećaj za istinitost je jedna stvar. A osjećaj mjesta svakog bića u svijetu,

osjećaj vode s ribom, zraka s pticom, što zatim prelazi u osjećaj za

razumijevanje drugih ljudi, to bi trebalo biti drugo. I osjećaj za dobrotu,

zajedničkog iskustva svega što zanima drugoga, što živi u duši drugoga, to bi

trebalo prevladati kao treće. Tada bi Antropozofsko društvo postalo mjesto,

gdje se stremi razvijati fizičko, etersko i astralno tijelo prema njihovim

ciljevima i njihovoj suštini. Tada bi se krenulo s onim što uvijek moram

karakterizirati rekavši: Antropozofsko društvo ne bi trebalo biti samo nešto

što izdaje kartice s imenima, gdje je netko samo registriran, gdje netko ima

određeni broj na svojoj članskoj iskaznici, već bi Antropozofsko društvo

trebalo biti nešto što je istinski prožeto zajedničkom duhovnošću, koja ima

potencijal postati sve jača, sve veća i veća od drugih duhovnosti, tako da bi u

konačnici za ljude imalo veće značenje da se osjećaju dijelom antropozofske

duhovnosti nego ruske, engleske ili njemačke duhovnosti. Tek tada će zaista

postojati zajednički temelj.

Danas se povijesni trenutak još ne smatra bitnim. Ali dužnost je modernog

čovjeka da ima osjećaj življenja unutar povijesti, i da zna da se kršćanski

princip univerzalne čovječnosti sada mora shvatiti ozbiljno, jer će inače

Zemlja izgubiti svoju svrhu i svoje unutarnje značenje. Može se početi s time

da su nekoć postojala elementarna duhovna bića koja su njegovala i brinula

se za čovječanstvo, bića kojih se trebamo sjećati sa zahvalnošću; da su ta

bića izgubila svoju vezu s čovječanstvom u posljednjim stoljećima unutar

civiliziranog svijeta Europe i Amerike; da ljudi moraju ponovno naučiti biti

zahvalni prema duhovnom svijetu. Tek tada ćemo postići istinske socijalne

uvjete na Zemlji, kada razvijemo tu duboku zahvalnost i ljubav za bića

duhovnog svijeta, koja može postojati kada ta bića istinski upoznamo kao

nešto konkretno. Tada će način na koji se ljudi osjećaju jedni prema

drugima postati potpuno drugačiji kako se razvio iz starih veza, kroz

posljednja stoljeća, do novijih uvjeta gdje svatko drugu osobu doživljava kao

nešto strano i sebe smatra važnim iznad svega, iako zapravo ne poznaje

sebe, iako bi mogli reći samo, mada to sebi ne priznaju: Ah, zapravo najviše

volim sebe. - Mogli bi pitati: pa, što najviše voliš? - Pa, to je nešto što bi mi

prirodoslovac mogao reći, ili bi mi liječnik morao objasniti, što najviše volim!

- Ali nesvjesno, u osjećajima, ljudi zapravo žive samo u sebi.

To je suprotno od onoga što Antropozofsko društvo može ponuditi. Prvo se

mora shvatiti da čovjek mora nadići vlastita ograničenja, da čovjek, barem

donekle, mora biti zainteresiran za druge s njihovim osobitostima, jednako

kao i za sebe. Ako to nije slučaj, Antropozofsko društvo ne može postojati.

Članovi se mogu primati, i mogu biti neko vrijeme jer tako kažu pravila, ali

to nije stvarnost. Stvarnost ne nastaje jednostavnim primanjem članova i

davanjem kartica koje ih čine antropozofima. Stvarnost nikad ne nastaje iz

onoga što je napisano ili tiskano, već iz onoga što živi. A ono što je napisano

ili tiskano može biti samo izraz tog života. Ako je to izraz života, onda



80 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

stvarnost postoji. Ali ako je ono što je napisano i tiskano, samo napisano i

tiskano, značenje konvencionalno određeno, onda je to leš. U trenutku kada

išta zapišem, mitarim svoje misli. Znate što znači 'mitarenje'; kada ptica

odbaci perje, ona odbaci ono što je mrtvo. Kada nešto zapišem, to je vrsta

mitarenja. Danas ljudi teže samo mitarenju misli: žele sve pretvoriti u pisani

oblik. Ali bilo bi strašno teško, da se ptica, koja se upravo mitarila, odmah

ponovno mitari. Kad bi netko želio da se kanarinac, koji se upravo mitario,

odmah ponovno mitari, morao bi replicirati perje. Da, ali tako je danas!

Budući da ljudi danas sve žele imati kao mrtvi produkt mitarenja, zapravo

imamo samo imitaciju stvarnosti, a ne istinsku stvarnost. I većinu vremena,

ono što ljudi govore je imitacija stvarnosti. Dovoljno je da vas baci u očaj,

kada to usporedite s onim što je prava stvarnost; kada vidite kako to više

nisu pravi ljudi koji govore. Više ne govori čovjek. Govori, pa, cijenjeni vladin

dužnosnik ili odvjetnik - govore apstraktne kategorije. Govori mlada dama,

Nizozemac ili Rus. Ali ono čemu moramo težiti jest, da ne govori cijenjeni

vladin savjetnik, ne dvorski savjetnik, ne Rus, ne Nijemac, ne Francuz i ne

Englez, već da govori čovjek. Ali čovjek mora istinski postojati. Ne postaje se

čovjekom ako se samo sebe poznaje. Jer ovo je temeljna istina: kao što

čovjek ne može disati zrak koji sam stvara, tako ne može živjeti čovjek koji

samo sebe ispunjava, koji samo u sebi osjeća. Udišite zrak koji stvarate u

sebi! Ne možete. Ali također ne mogu istinski živjeti u čovjeku kojeg u sebi

stvorite. Morate živjeti u socijalnom životu kroz ono što drugi ljudi jesu, kroz

ono što doživljavate s drugim ljudima. To je istinska čovječnost, to je istinski

ljudski život. Željeti živjeti samo s onim što je čovjek stvorio u sebi, bilo bi

isto što i odlučiti, umjesto da se udahne vanjski zrak, izdahnuti u posudu

kako bi se ponovno udahnuo isti zrak koji je stvoren. Budući da je fizičko

nemilosrdnije od duhovnog, čovjek bi vrlo brzo propao. Ali ako netko stalno

diše samo iste stvari koje kao čovjek sam doživljava, tada također propada,

samo što ne zna, da je umro duševno ili duhovno.

A poanta je u tome da se samo kroz Antropozofsko društvo ili pokret, istinski

ostvaruje ono što sam nedavno okarakterizirao riječima iz božićne predstave:

'Stiehl, ustani'! U jednom od posljednjih predavanja okarakterizirao sam ovaj

antropozofski život kao buđenje, ponovno buđenje. Ali istovremeno, to mora

biti stalno izbjegavanje duhovne smrti, stalni apel na vitalnost duševnog

života. Na taj način, Antropozofsko društvo bi postalo stvarnost samo od

sebe, kroz unutarnju snagu duhovno-duševnog života.



81 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

 IX. DEVETO PREDAVANJE

Dornach, 21. siječnja 1923.

Iz prethodnih napomena vidjeli ste da mi je u ovom trenutku dužnost

govoriti o svijesti koja se mora njegovati, kao jednom od zadataka

Antropozofskog društva. A danas bih prvo želio istaknuti kako se ta svijest

može postići, samo istinskim shvaćanjem cjelokupnog kulturnog i

civilizacijskog zadatka sadašnjice, sa stajališta znanosti duha. U raznim sam

prilikama iz te perspektive pokušao okarakterizirati što se podrazumijeva

pod Padom čovjeka, koji se spominje u svim religijskim denominacijama. Te

denominacije govore o ovom Padu, koji leži na početku povijesnog razvoja

čovječanstva, a kroz razne rasprave posljednjih godina vidjeli smo kako je

ovaj Pad, koji danas ne moram preciznije karakterizirati, izraz onoga što se

nekoć dogodilo u tijeku ljudskog razvoja: čovječanstvo postaje neovisno od

božanskih duhovnih sila koje ga vode.

Znamo da se svijest o toj neovisnosti pojavila tek kada se u razvoju

čovječanstva pojavila duša svijesti, odnosno u prvoj polovici 15. stoljeća. O

toj točki u vremenu smo više puta govorili, uključujući i nedavna

promišljanja. Ali u osnovi, cijeli razvoj čovječanstva, kako ga karakteriziraju

povijest i mit, svojevrsna je priprema za ovaj ključni trenutak buđenja

svijesti ljudi za svoju slobodu i neovisnost, priprema za činjenicu da je

čovječanstvu na Zemlji suđeno postići sposobnost samostalnog donošenja

odluka u odnosu na božanske duhovne moći. Dakle, religijska vjerovanja

ukazuju na kozmičko zemaljski događaj kroz koji su duhovno-duševni

instinkti, koji su u davna vremena isključivo bili odlučujući za ono što

čovječanstvo čini, zamijenjeni slobodnim donošenjem odluka ljudi. Kao što

sam rekao, ne trebamo sada raspravljati o tome kako se to treba razumjeti -

ali religijski tekstovi na to ukazuju na sljedeći način: što se tiče čovjekove

moralne impulzivnosti, čovjek se na određeni način postavio nasuprot

vodećim duhovnim silama, recimo, ako govorimo iz Starog zavjeta, Jahvinim

ili Jehovinim silama. Dakle, u prvom redu, ako pogledamo ovo tumačenje,

kao da čovjek, od određene točke svoj razvoja, više nije osjećao da u njemu

djeluju božansko duhovne sile i sada djeluje samostalno.

Dakle, s obzirom na cjelokupno moralno gledanje ljudi, dogodilo se da se

čovječanstvo osjećalo griješnim, dok ne bi bilo sposobno pasti u grijeh, da je

ostalo u prijašnjem stanju, u stanju da je instinktivno vođeno božanskim

duhovnim silama. Dok bi u tom stanju čovjek ostao nesposoban griješiti, i

time i bio bezgrešan poput pukog stvorenja prirode, postao je sposoban

griješiti kroz oslanjanje na sebe u odnosu na božansko-duhovne sile. I tada

se u čovječanstvu pojavila svijest o grijehu: ja, kao čovjek, nisam grešan

samo ako pronađem put natrag do božansko duhovnih moći. Ono što



82 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

odlučim sam po sebi je inherentno grešno, i bezgrešnost mogu postići samo

pronalaženjem puta natrag do božansko duhovnih moći.

Ta svijest o grijehu najsnažnije se pojavila u Srednjem vijeku. I tada je

počela razvijati intelektualnost čovjeka, nešto što prije nikada nije bilo

zasebna sposobnost. Dakle, ono što je čovjek razvijao kao svoj intelekt, kao

svoj intelektualni sadržaj, također je bilo - i s određenim opravdanjem -

zaraženo ovom sviješću o grijehu. Jednostavno se nije priznavalo da je

intelekt, koji se razvijao od 3. i 4. stoljeća poslije Krista, također zaražen

ovom sviješću o grijehu. U prvom redu se ta neopažena svijest o grijehu

unutar intelekta, razvila unutar skolastičke mudrosti Srednjeg vijeka.

Ova skolastička mudrost Srednjeg vijeka, glasila je: čak i ako netko kao

čovjek razvije oštar intelekt, i dalje kroz njega može zahvatiti samo vanjsku

fizičku prirodu. Najviše što se pukim intelektom može, to je dokazati

postojanje božanskih duhovnih sila; ali o tim božanskim duhovnim silama

ne može se ništa znati; u njih se može samo vjerovati. Može se vjerovati

samo u otkrivenje, bilo kroz Stari ili Novi zavjet.

Dakle, čovjek koji se u ranijim vremenima osjećao grešnim s obzirom na svoj

moral - grešnim, to znači, odvojenim od božanskih duhovnih moći - taj

čovjek koji se kroz povijest osjećao moralno grešnim, osjećao se, u

određenom smislu, intelektualno grešnim prema skolastičkoj mudrosti. Sebi

je pripisivao sposobnost posjedovanja intelekta samo za fizički osjetilni

svijet. Rekao je sebi: kao čovjek, toliko sam nesavršen da bih se vlastitim

naporima uzdigao do oblasti razumijevanja gdje mogu dokučiti i duh. - Ne

primjećuje se koliko je ovaj intelektualni pad ovisan o općem moralnom

padu. Nastavak moralnog pada izravno utječe na naše zahvaćanje intelekta.

Kada potom, skolastička mudrost prijeđe u modernu znanstvenu misao,

veza s drevnim moralnim padom potpuno se zaboravlja, i, kao što sam često

naglašavao, intenzivna veza između modernih znanstvenih koncepata i

drevne skolastike se čak poriče. A u modernoj znanosti se kaže da je čovjek

ograničen u spoznaji, da se mora zadovoljiti proširenjem svog razumijevanja

samo nad osjetilnim fizičkim svijetom. Du Bois-Reymond govori o tome,

drugi govore o tome, da je čovjek ograničen u svom istraživanju, zapravo u

cijeloj svojoj sposobnosti mišljenja.

Međutim, to je izravni nastavak skolastike. Jedina je razlika u tome što je

skolastika pretpostavila, da ako je čovjekov intelekt ograničen, onda se mora

težiti nečem drugom osim intelekta - naime, otkrivenju - ako se želi išta znati

o duhovnom svijetu. Moderno znanstveno gledanje uzima pola slike umjesto

cjeline, ostavljajući otkrivenje gdje jest, ali zatim usvaja stajalište koje je

moguće samo ako se pretpostavi otkrivenje - usvaja stajalište da je čovjekova

kognitivna sposobnost previše ograničena da bi dosegnula božansko

duhovne svjetove.



83 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Međutim, u vrijeme skolastike, posebno tijekom njezina vrhunca u Srednjem

vijeku, duševno stanje nije bilo kao današnje. U to vrijeme vjerovalo se da se

korištenjem intelekta može steći znanje o osjetilnom svijetu. Ljudi su još
uvijek osjećali, ili bolje rečeno doživljavali, nešto od spajanja čovjeka s

osjetilnim svijetom kada bi primijenili svoj intelekt. I vjerovalo se da se

čovjek mora uzdići do otkrivenja, kojeg više ne može shvatiti, odnosno više

ne može intelektualno shvatiti, ako se želi išta znati o duhovnoj oblasti. Ali

još uvijek je bilo neprimijećeno - i to je ono što moramo vidjeti! - da se

duhovnost ulijevala u koncepte koje su skolastici formulirali o osjetilnom

svijetu. Koncepti skolastika nisu bili toliko lišeni duha kao današnji.

Skolastici su, sa svojim konceptima izvedenim iz prirode, još uvijek bili

povezani s ljudima, tako da čovjek nije u potpunosti bio isključen iz znanja.

Jer su skolastici, barem u svojoj realističnoj struji, čvrsto vjerovali da su

misli ljudima dane izvana, a ne proizvedene iznutra. Danas prevladava

mišljenje da misli nisu dane izvana, već se proizvode iznutra. Kao rezultat

toga, čovječanstvo je u svom razvoju postupno napustilo sve što se ne odnosi

na vanjski svijet osjetila.

I, vidite, konačna posljedica napuštanja svega što se ne odnosi na vanjski

svijet osjetila je moderna, darvinistički inspirirana teorija evolucije. Goethe je

prvi pokušao stvoriti pravu teoriju evolucije, koja bi se protezala sve do ljudi.

Ako proučite njegove spise u tom smjeru, vidjet ćete da je uvijek posrtao kad

god je došao do ljudi. Napisao je izvrstan traktat o biljkama, i mnogo je

točnog napisao o životinjama, ali uvijek bi podbacio kada bi došao do ljudi.

Intelekt primijenjen isključivo na osjetilni svijet nije dovoljan da se pristupi

ljudima. To je posebno očito u Goetheovom djelu: čak ni Goethe ne može

ništa reći o ljudima. Njegova teorija metamorfoze ne proteže se na ljude.

Znate kako smo morali proširiti ovu teoriju metamorfoze unutar

antropozofskog svjetonazora, potpuno u duhu Goethea, ali idući daleko

izvan njega.

Što je onda moderni intelektualizam zapravo postigao u prirodnoj znanosti?

Uspio je shvatiti evoluciju životinja samo do stupnja majmuna, a zatim je s

time povezao ljude, a da iznutra ljude nije mogao razumjeti. Rekao bih da što

su se ljudi više približavali višim životinjama, to su postajali nesposobniji da

tim konceptima shvate bilo što. I uopće nije istina da ljudi, naprimjer,

razumiju više životinje. Samo vjeruju da ih razumiju.

I tako je postupno, razumijevanje ljudi potpuno ispalo iz svjetonazora, jer je

razumijevanje ispalo iz koncepata. Koncepti su sve više postajali lišeni duha,

a ti koncepti lišeni duha, koji ljude vide tek na kraju životinjskog carstva,

sada čine sadržaj svake misli; usađuju se djeci od najranijih školskih

godina, i tako je postalo dio općeg obrazovanja to da se više ne može vidjeti

biće čovjeka.



84 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Kao što znate, jednom sam cijeloj temi spoznaje pokušao pristupiti iz

drugačijeg kuta. To je bilo kada sam napisao svoju 'Filozofiju slobode' i

preliminarno djelo 'Istina i znanost', iako je nagovještaj toga već bio prisutan

u mojoj 'Epistemologiji Goetheovog svjetonazora' 1880. godine. Toj sam

stvari pokušao pristupiti iz potpuno drugačijeg kuta. Pokušao sam pokazati

čemu moderni čovjek može težiti kada dođe do čistog mišljenja, ne u

tradicionalnom smislu, već kroz slobodan unutarnji razvoj, ovom voljom

vođenog, čistog mišljenja, koje je nešto pozitivno i stvarno kada djeluje u

njemu. I u svojoj 'Filozofiji slobode' tražio sam moralne impulse koji proizlaze

iz ovog pročišćenog mišljenja.

Dakle, razvoj se odvijao na način, da su ljudi sve više doživljavali ljude kao

previše nesavršene za moralno djelovanje, a ta uočena nesavršenost

prenijela se i na intelektualnost. Kad bih se trebao izraziti slikovito, rekao

bih: čovjek se razvijao na takav način da je ono što je poznavao kao čovjeka,

postajalo sve tanje. Postajalo je sve tanje (slika ispod, svijetlo). Ali ispod

površine, ono što živi u stvarnom, a ne apstraktnom mišljenju, nastavilo se

razvijati (slika ispod, crveno).

Sada, krajem 19. stoljeća, došlo je vrijeme kada se ovo što sam

okarakterizirao crvenom bojom više nije ni primjećivalo, a zbog onoga što

sam okarakterizirao kao svijetlo, ljudi više nisu vjerovali da su povezani s

bilo čime božanskim ili duhovnim. Svijest o grijehu otrgnula je ljude od

božanskog i duhovnog; povijesne sile koje su se pojavile, nisu ih mogle

vratiti.



85 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Ali svojom 'Filozofijom slobode' htio sam reći: samo pogledajte u dubinu

duše, tu ćete naći, da je ljudima nešto ostalo, naime stvarno, energično iz

njih samih dolazeći, čisto mišljenje, koje više nije puko mišljenje, koje je

puno osjeta, puno osjećaja, i koje na kraju pronalazi izraz u volji, i da to

može postati impuls za moralno djelovanje. - I zbog toga sam govorio o

moralnoj intuiciji, u koju na kraju utječe ono što je inače samo moralna

fantazija. Ali ono što se zapravo misli s 'Filozofijom slobode', može istinski

oživjeti samo ako se čovjek vrati putem kojim je krenuo - naime, sve se više

odvajajući, sve do intelektualizma, od božanskog duhovnog sadržaja svijeta -

ako se vrati tim putem. Kada ponovno otkrijemo duhovnost u prirodi,

ponovno ćemo otkriti i ljude. I zato sam na predavanju koje sam održao prije

mnogo godina u Mannheimu objasnio - nešto što je dobilo vrlo malo pažnje -

da se čovječanstvo, u svom trenutnom razvoju, doista nalazi na točki

preokretanja Pada. Naime: Pad se shvaćao kao moralni pad i u konačnici je

utjecao i na intelekt; intelekt se osjećao na granici spoznaje. I bez obzira

govori li stari teolog o grijehu ili Du Bois-Reymond o granicama naše

spoznaje prirode, to je u biti jedna te ista stvar, samo u malo drugačijem

obliku. Istaknuo sam, kako se sada mora shvatiti duhovno, međutim

filtrirano do čistog mišljenja, i kako se odatle, kroz produhovljenje intelekta,

može probiti put od božansko duhovnog.

Ako se u davna vremena spominjao moralni Pad i razvoj čovječanstva

razmatrao u svjetlu tog moralnog Pada, onda danas moramo misliti kao o

idealu čovječanstva, ispravljanje tog Pada kroz produhovljenje znanja, kroz

ponovno otkrivanje duhovnog sadržaja svijeta. Moralnim Padom,

čovječanstvo se udaljilo od bogova. Mora ponovno otkriti put do bogova kroz

težnju za znanjem. Iz čisto shvaćenog duha vlastitog bića, čovjek mora, kroz

unutarnju energiju i snagu, shvatiti cilj, ideal, da ponovno ozbiljno shvati

Pad. Jer mora ga se shvatiti ozbiljno. To se proteže u našu sadašnjost, čak i

do diskursa prirodne znanosti. Čovječanstvo mora pronaći hrabrost, da

postupno doda Padu, snagom svog razumijevanja, uzdizanje od grijeha, da iz

onoga što se može postići istinskim, autentičnim duhovno znanstvenim

znanjem modernog doba, ostvari transcendiranje grijeha.

Moglo bi se reći: gledajući unatrag na razvoj čovječanstva, ljudska svijest

smješta Pad čovjeka na početak povijesnog razvoja na Zemlji. Ali Pad se,

pak, mora ispraviti, mora mu se suprotstaviti ukidanje grijeha. A to

iskupljenje grijeha može proizaći samo iz doba duše svijesti. Dakle, u našem

vremenu je došao povijesni trenutak, kada najviši ideal čovječanstva mora

biti duhovno iskupljenje za grijeh. Bez toga, razvoj čovječanstva ne može

napredovati.

To sam objasnio na tom predavanju u Mannheimu. Rekao sam da je uz

moralni pad u moderno doba, posebno u znanstvenom gledanju, došlo i do



86 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

intelektualnog pada, i to je veliki povijesni znak da duhovno iskupljenje za

grijeh mora započeti.

Ali što znači ovo duhovno odriješenje grijeha? Ne znači ništa drugo nego

istinsko razumijevanje Krista. Oni koji su još uvijek nešto od ovoga

razumjeli, koji nisu potpuno izgubili Krista iz vida s modernom tehnologijom,

govorili su o Kristu kao o onome tko je došao na Zemlju, kao o onome koji je

utjelovljen kao biće višeg reda u zemaljskom tijelu. Povezivali su se s

biblijskim tradicijama, s onim što se propovijeda o Kristu. Govorili su o

otajstvu Golgote.

Ali danas je došlo vrijeme kada Krista treba razumjeti. Ljudi se opiru ovom

shvaćanju Krista, a način na koji se opiru izvanredno je karakterističan.

Vidite, kad bi samo iskra onoga što Krist uistinu jest živjela u onima koji

kažu da razumiju Krista, što bi se moralo dogoditi? Moralo bi im biti jasno

ovo: Krist se spustio na Zemlju kao nebesko biće; stoga se ljudima obraćao,

ne zemaljskim, već nebeskim jezikom. Stoga se moramo truditi da Ga

razumijemo, moramo se truditi govoriti kozmičkim, izvanzemaljskim jezikom.

To jest, ne smijemo ograničiti svoje znanje samo na Zemlju, jer je to bio novi

teritorij za Krista; moramo proširiti svoje znanje u kozmičku oblast. Moramo

naučiti razumjeti elemente, moramo naučiti razumjeti planetarna kretanja,

moramo naučiti razumjeti konstelacije i njihov utjecaj na ono što se događa

na Zemlji. Tada ćemo se približiti jeziku kojim je Krist govorio.

Ali to je nešto što se podudara s duhovnim iskupljenjem grijeha. Jer zašto je

čovjek sveden na razumijevanje samo onoga što živi na Zemlji? Zato što je

posjedovao svijest o grijehu, jer se smatrao previše inferiornim da bi shvatio

svijet u njegovoj duhovnosti unutar izvanzemaljske oblasti. I zato se govori

kao da čovjek ne može znati ništa o izvanzemaljskom. To sam jučer

okarakterizirao rekavši: čovjek razumije ribu samo na stolu, pticu samo na

stolu, u kavezu. - Svijest da se čovjek može uzdići iznad ovog čisto

zemaljskog znanja, takva svijest sigurno nije prisutna u našoj civiliziranoj

prirodnoj znanosti, jer se ruga svemu što nadilazi zemaljsko. Čim se počne

govoriti o zvijezdama, to se odmah ismijava od znanstvenog establišmenta.

Ako još uvijek želimo čuti točne riječi o odnosu između ljudi i životinja,

pogled moramo usmjeriti na izvanzemaljsko, jer se samo biljke mogu

objasniti zemaljskim carstvom, a ne životinje. Zato sam ranije morao reći:

ljudi zapravo ne razumiju ni majmune, životinje se više ne mogu objasniti.

Ako netko želi razumjeti životinje, morate ići u izvanzemaljsko, jer njima

upravljaju sile koje su izvanzemaljske. To sam vam jučer pokazao s ribom.

Rekao sam vam kako sunčeve i mjesečeve sile djeluju u ribi u vodi,

oblikujući je, ako se smijem tako izraziti, iz vode; isto tako, na pticu iz zraka.

Čim se čovjek okrene elementima, dolazi i do izvanzemaljskog. Cijelo

životinjsko carstvo može se objasniti izvanzemaljskim, a pogotovo čovjek. Ali

kada se počne govoriti o izvanzemaljskom, odmah slijedi ismijavanje.



87 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Hrabrost da se opet govori o izvanzemaljskom, mora rasti unutar duhovno

znanstvenog gledanja. Jer danas biti znanstvenik duha, zapravo je više stvar

hrabrosti nego intelekta. To je u osnovi moralno pitanje, jer se mora

suprotstaviti i nečem moralnom, naime moralnom Padu.

I zato moramo reći: prvo moramo naučiti Kristov jezik, naime jezik τον
ουρανόν - ton ouranon - jezik neba u grčkom smislu. Moramo ponovno

naučiti taj jezik, kako bismo ga povezali s namjerom Krista na Zemlji. Dakle,

dok smo prije govorili o kršćanstvu, opisujući njegovu povijest, danas

moramo razumjeti Krista, shvatiti Ga kao izvanzemaljsko biće. A to je

identično onome što se može nazvati iskupljenjem za grijeh.

Međutim, postoji velika poteškoća povezana s formuliranjem ovog ideala, jer,

kao što znate, svijest o grijehu ponizila je ljude. Međutim, u moderno doba,

oni su vrlo rijetko ponizni. Oni koji sebe smatraju najponiznijima, često su

najarogantniji od svih. Najveća arogancija danas se nalazi među onima koji

teže takozvanoj jednostavnosti života. Oni zanemaruju sve što ponizna duša,

u unutarnjem uzdizanju, traži u smislu istinskih duhovnih istina i kažu: sve

se to mora tražiti u čistoj jednostavnosti. Takve naivne prirode - jer sebe

smatraju naivnima - danas su često najarogantnije od svih. Ali ipak, u

vrijeme istinske svijesti o grijehu, bilo je poniznih ljudi; poniznost se još
uvijek smatrala nečim važnim u tkivu ljudskog života. I postupno, bez

opravdanosti, pojavio se ponos. Zašto? Da, to mogu ponovno objasniti

koristeći slične riječi kao one koje sam onda govorio ovdje. Zašto se pojavio

ponos? Nastao je jer ljudi nisu poslušali poziv: 'Stiehl, ustani!'. Jednostavno

su spavali. Dok se čovjek prije osjećao intenzivno budnim, svjesnim svoje

grešnosti, sada je lagano utonuo u san i samo sanjao o svijesti o grijehu.

Prije je bio budan sa sviješću o grijehu, govoreći: čovjek je grešan ako ne

poduzima djela koja ga vraćaju na put božansko-duhovnih moći. - Tada je

bio budan. Može se na to danas gledati kako god se želi, ali bio je budan u

iskupljenju od grijeha. Zatim je utonuo u san - i onda su došli snovi, a snovi

su šaptali: u svijetu postoji uzročni red u smislu da ono što prethodi uvijek

uzrokuje ono što slijedi. I tako dolazimo do toga da ono što vidimo na

zvjezdanom nebu - privlačenje i odbijanje nebeskih tijela - pratimo do

molekula, pretpostavljajući neku vrstu minijaturnog sustava svijeta između

molekula i atoma.

I sanjanje se nastavilo. A onda je san završio izjavom: ne možemo znati ništa

izvan onoga što pruža vanjsko osjetilno iskustvo. A nadilaženje osjetilnog

iskustva nazivalo se natprirodnim. Ali gdje počinje natprirodno, završava

znanost. I sada su, graktajući tiradama, ti snovi, kao u djelu Du Bois-

Reymonda 'O granicama znanja o prirodi', zazvučali kod prirodoslovca. I kad

bi san izblijedio - ponekad ne izblijedi tako ugodno, ako je riječ o pravoj

noćnoj mori - kad bi ovaj san izblijedio: gdje počinje natprirodno, završava

znanost - ne samo da je govornik zaspao, već je cijela znanstvena publika iz



88 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

sna utonula u blaženi san. Više im nije trebao nekakav unutarnji impuls da

aktiviraju svoje unutarnje razumijevanje; mogli su se utješiti činjenicom da

ljudi imaju ograničenja u svom poznavanju prirode i da se ta ograničenja ne

mogu prijeći. Došlo je vrijeme kada se već moglo reći: Stiehl, ustani, nebo se

ruši! - ali moderna civilizacija je odgovorila: neka se ruši, dovoljno je staro za

to! - Da, stvari su doista takve. S tim smo pali u potpunu pospanost

spoznaje.

Ali u tu pospanost mora odjeknuti ono što se objavljuje kao duhovno

znanstveno, antropozofsko znanje. To da je čovjek u sebi sposoban postaviti

ideal transcendencije grijeha, prvo mora proizaći iz znanja. A to je, pak,

povezano s činjenicom da s mogućim buđenjem, ponos koji je dotad postojao

samo u stanju nalik snu, može istinski rasti. I ponekad se pokazalo - to se

kaže naravno, bez ikakvog eufemizma - da u antropozofskim krugovima

iskupljenje od grijeha još nije u potpunosti sazrelo, već da je ponekad taj

ponos već dosegao sasvim, neću reći pristojan, već prilično nepristojan

stupanj. Jer jednostavno je u ljudskoj prirodi da ponos lakše napreduje nego

ono što je svijetla strana stvari. I stoga, uz nužnost iskupljenja grijeha, mora

se prepoznati da čovječanstvo sada mora svjesno apsorbirati poniznost koju

je imalo. I sposobno je to učiniti. Jer ako arogancija proizlazi iz znanja, onda

je to uvijek znak da zapravo postoji ozbiljan nedostatak razumijevanja. Jer

kada je prisutno istinsko znanje, ono prirodno potiče poniznost. Čovjek

postaje arogantan kada danas formulira program, program reformi, kada,

recimo, unutar socijalnog pokreta ili ženskog pokreta, već od početka zna što

je moguće, ispravno, nužno i najbolje, a zatim nastavlja s nabrajanjem

programskih točaka prva, druga, treća i tako dalje. U tom slučaju, zna se sve

o čemu se radi, i niti se ne pomišlja na aroganciju, budući da se svaki

pojedinac istovremeno proglašava sveznajućim. Ali s istinskim znanjem,

čovjek ostaje prilično ponizan, jer zna da se istinsko znanje postiže -

jednostavno rečeno - tek s vremenom.

Živeći u znanju, čovjek zna koliko je teško postići čak i najjednostavnije

istine, ponekad trebaju desetljeća. U takvim okolnostima čovjek iznutra nije

arogantan. Međutim, treba skrenuti pozornost na činjenicu da, iako se od

Antropozofskog društva mora zahtijevati da posjeduje punu svijest o velikom

ljudskom idealu iskupljenja od grijeha, istovremeno se mora imati i budnost

- ne zloba, već budnost - za svaku nadolazeću aroganciju.

Danas čovjeku treba jaka sklonost da istinski shvati bit znanja, kako ne bi

postao paragon arogancije pri susretu s nekoliko antropozofskih formula o

fizičkom tijelu, eterskom tijelu, reinkarnaciji i tako dalje. Ova budnost protiv

običnog ponosa mora se njegovati kao novi moralni princip. Mora se uključiti

u meditaciju. Da bi se iskupljenje grijeha zaista dogodilo, iskustva koja

imamo u fizičkom svijetu moraju nas voditi u duhovni svijet. Moraju nas

voditi do predavanja najdubljim snagama duše, a ne do diktiranja



89 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

programskih istina. Iznad svega, moraju prodrijeti u osjećaj odgovornosti za

svaku pojedinu riječ izgovorenu o duhovnom svijetu. Tada mora prevladati

nastojanje da se istinitost, prvo stečena kroz vanjsku, osjetilnu stvarnost,

istinski prenese u oblast duhovnog znanja. Tko se nije navikao ostati pri

činjenicama u fizičkom svijetu osjetila, i oslanjati se na činjenice, neće doći

do istinitosti kada govori o duhu. Jer u duhovnom svijetu ne može se

njegovati istinoljubivost; mora se donijeti.

Ali vidite, s jedne strane, današnja civilizirana svijest sklona je zanemariti

činjenice, dok s druge strane, znanost jednostavno iskorjenjuje one činjenice

koje vode pravim putem. Želim istaknuti samo jednu od mnogih činjenica.

Postoje kukci koji su i sami vegetarijanci kada dosegnu odraslu dob. Ne jedu

ništa mesnato, čak ni druge kukce. Kada ženka kukca ide položiti oplođena

jaja, ona ih polaže u drugog kukca, tako da se drugi kukac napuni tim

jajima kroz majčin žalac. Jaja su sada unutar drugog kukca. Ono što se

izlegne nisu potpuno odrasli kukci, već sitne ličinke. Ove ličinke su u

početku unutar drugog kukca. Ti sitni crvi, koji se tek kasnije preobraze u

odrasle kukce, nisu vegetarijanci. Ne mogu biti vegetarijanci, moraju

konzumirati meso drugog kukca. Tek kada izađu i preobraze se, mogu bez

mesa drugih kukaca. Uzmite u obzir da je majka insekt i sama

vegetarijanka; ona u svojoj svijesti ne zna ništa o jedenju mesa, ali polaže

jaja unutar drugog insekta za sljedeći naraštaj. Nadalje: ako bi ovi kukci,

naprimjer, pojeli želudac kukca u kojem se nalaze, ubrzo ne bi imali što

jesti, jer kukac ne bi mogao preživjeti; ako bi pojeli bilo koji vitalni organ,

kukac ne bi mogao preživjeti. Što rade ovi kukci, koji su upravo ispuzali?

Izbjegavaju svaki vitalni organ i jedu samo ono što insektu ne treba za život,

bez čega može, kako bi mogao nastaviti živjeti. Zatim, kada ovi mali insekti

odrastu, ispuze i postanu vegetarijanci, nastavljajući ono što je radila

njihova majka insekt.

Da, morate reći: u prirodi vlada razum. - I ako istinski proučavate prirodu,

taj razum kako vlada možete pronaći posvuda. I tada ćete o vlastitom

razumu skromnije razmišljati, jer prvo, nije tako velik kao razum koji vlada

u prirodi, a drugo, on je poput malo vode koja je zahvaćena iz jezera i

stavljena u vrč. Jer čovjek je, u stvarnosti, takav vrč koji je zahvatio razum

prirode. U prirodi je razum posvuda, mudrost je posvuda. Onaj tko pripisuje

razum samom sebi, otprilike je jednako mudar kao da kaže: Ima li vode vani

u onom jezeru ili u onom potoku? To je besmislica; u njima nema vode.

Samo u mom vrču ima vode, vrč je proizveo vodu. - Dakle, čovjek misli da je

on donio razum, dok ga samo crpi iz univerzalnog mora razuma.

Stoga je istinski potrebno imati u vidu činjenice prirode. Ali to se izostavlja

upravo kada se slijedi Darwinova teorija, kada se oblikuju današnji

materijalistički stavovi, jer na svakoj razini proturječe modernom

materijalističkom razmišljanju. Dakle, te se činjenice potiskuju. Svakako,



90 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

prepričavaju se, ali u biti uz znanstveni diskurs, anegdotski. Stoga ne

dobivaju težinu u općenarodnom obrazovanju koju zaslužuju. I tako ne samo

da se činjenice iznose neistinito, već se i upečatljive činjenice izostavljaju,

odnosno potiskuju.

Ali ako će se dogoditi iskupljenje za grijeh, čovjek istinoljubivost prvo mora

njegovati u osjetilnom svijetu, i zatim tu njegovanost prenijeti, tu naviku, u

duhovni svijet. Tek tada će moći biti istinoljubiv i u duhovnom svijetu. Inače

će ljudima pričati najnevjerojatnije priče o duhovnom svijetu. Ako je u

fizičkom svijetu njegovao netočnost, neistinitost i nepreciznost, onda o

duhovnom svijetu neće pričati ništa osim neistina.

Ako se na ovaj način shvati ideal kojeg Antropozofsko društvo može postati

svjesno kao stvarnosti, i ako se primjenjuje ono što proizlazi iz takve svijesti,

onda čak i najzlonamjernija osoba mora odbaciti uvjerenje da bi

Antropozofsko društvo moglo biti sekta. Sada će, naravno, protivnici reći

svakakve stvari koje nisu istinite. Ali ne možemo biti ravnodušni prema tome

je li ono što protivnici govore istina ili laž, sve dok im dajemo povoda za to.

Sada se Antropozofsko društvo, po samoj svojoj prirodi, temeljito izvuklo iz

sektaštva u koje je zasigurno u početku bilo zapleteno, posebno dok je bilo

povezano s Teozofskim društvom. Međutim, mnogi članovi to još nisu

primijetili, i još uvijek se drže sektaštva. I tako se dogodilo da su čak i stariji

antropozofski članovi, koji su gotovo bili potreseni transformacijom

Antropozofskog društva iz sektaške organizacije u nešto svjesno svoje

globalne misije, sasvim nedavno napravili veliki skok naprijed. Ako slijedi

svoju pravu prirodu, Pokret za vjersku obnovu može biti jednako udaljen od

svakog sektaštva. Ali ovaj pokret za vjersku obnovu u početku je dao nizu

starijih antropozofa povoda da sebi kažu: da, u Antropozofskom društvu se

sektaška priroda sve više iskorjenjuje - ovdje je možemo ponovno njegovati! -

I tako se, upravo kroz antropozofe, pokret za vjersku obnovu često pretvara

u kaotično sektaštvo, što on zapravo ne bi morao biti.

Dakle, vidimo kako - ako će Antropozofsko društvo biti stvarnost - treba

njegovati hrabrost da se ponovno uzdignemo u duhovni svijet. Tada će

umjetnost i religija cvjetati unutar Antropozofskog društva. Čak i ako su

nam naši umjetnički oblici oduzeti, oni žive u samoj biti antropozofskog

pokreta i moraju se stalno iznova otkrivati.

Slično tome, istinsko religiozno uranjanje živi u onima koji pronađu put

natrag u duhovni svijet, koji ozbiljno shvaćaju iskupljenje za grijeh. Ali ono

što u sebi moramo iskorijeniti jest sklonost sektaštvu, jer je ono uvijek

sebično. Napor prodiranja u stvarnost duha, uvijek to nastoji izbjeći,

zadovoljavajući se mističnim prepuštanjem kojem je u osnovi sebična

požuda. I sav govor o tome kako Antropozofsko društvo postaje previše

intelektualističko, zapravo se temelji na činjenici da oni koji tako govore žele



91 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

izbjeći konzistentno iskustvo duhovnog sadržaja, i umjesto toga žele sebično

zadovoljstvo prepuštanja mističnoj, maglovitoj neodređenosti. Za istinsku

antropozofiju, nesebičnost je nužna. To je puki duhovni egoizam, kada se

istinskoj antropozofiji opiru samo antropozofski članovi, gurajući je dublje u

sektaštvo, koje je namijenjeno samo zadovoljavanju duhovnog prepuštanja,

koje je inherentno egoistično.

To su stvari koje moramo imati na umu u vezi s našim zadatkom. Tako se

neće izgubiti u toplini, umjetničkoj osjetljivosti i religioznom žaru

antropozofskog nastojanja. Ali izbjeći će se ono što se mora izbjeći:

tendencija sektaštvu. I ta tendencija sektaštvu, dovela je do mnogih stvari

koje su rastočile Društvo, čak i ako je često bila neizravna kroz čiste klike.

Ali klike su nastale unutar antropozofskog pokreta, samo zbog njegove

sličnosti - doduše daleke - sa sektaškom tendencijom. Moramo se vratiti

njegovanju određene svjetske svijesti, tako da samo protivnici koji

namjeravaju namjerno lagati, Antropozofsko društvo mogu nazvati sektom.

Moramo doći do točke u kojoj možemo rigorozno odbaciti sektaški karakter

antropozofskog pokreta. Međutim, moramo također odbaciti ideju, da kada

se pojavi nešto što nije inherentno sektaško, poput pokreta za vjersku

obnovu, to ne bi trebalo odmah prihvatiti jednostavno zato što se lakše može

oblikovati na sektaški način nego samo Antropozofsko društvo.

To su stvari koje danas moramo pažljivo razmotriti. Moramo razumjeti, iz

same srži antropozofije, kako ona čovječanstvu može dati svjetsku svijest, a

ne sektašku. Zato sam posljednjih dana morao govoriti o ovim posebnim

zadacima Antropozofskog društva.



92 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

 X. DESETO PREDAVANJE

Dornach, 26. siječnja 1923.

Na svojim posljednjim predavanjima ovdje, govorio sam o Padu čovjeka i

iskupljenju grijeha, opisujući iskupljenje kao nešto što opća svijest ljudi u

sadašnjem dobu mora prepoznati kao svojevrsni ideal za ljudske težnje i

ljudsku volju. Više sam naglasio formalni aspekt Pada, kako se on

manifestira u našem vremenu, ističući kako Pad utječe na intelektualni

život. Ono što se govori o granicama našeg znanja o prirodi, u biti proizlazi iz

stava da čovjeku nedostaje unutarnja snaga da dosegne duhovnu oblast, i

da stoga ne bi trebao težiti nikakvom uzdizanju izvan kontemplacije

zemaljskog. I rekao sam: kada danas govorimo o granicama našeg znanja o

prirodi, to je zapravo samo moderni intelektualni način govora o teretu

grijeha ljudi, način koji je bio uobičajen u ranijim vremenima, a posebno

tijekom srednjovjekovne civilizacije. Danas bih želio više govoriti o

materijalnom aspektu stvari, i istaknuti kako čovječanstvo danas, ako

ostane pri stavovima koji su se pojavili tijekom nedavnog razvoja, posebno

intelektualnog razvoja, ne može nikako dosegnuti svoj zemaljski cilj. Jer je

opća svijest današnjice, u određenom smislu, kroz svijest o Padu već
korumpirana. Intelektualizam danas već pokazuje karakter propadanja, i to

tako dubokog propadanja, da ako intelektualna kultura ostane kakva jest, o

postizanju zemaljskog cilja čovječanstva ne može se govoriti. Danas je nužno

prepoznati, da u dubinama čovjekove duše još uvijek djeluju sile, koje su, u

određenom smislu, superiorne kulturi svijesti koja prevladava do danas.

Da bismo to razumjeli. potrebno je pred sobom jasno imati ovu kulturu

svijesti. Ova kultura svijesti nastala je, s jedne strane, iz određene

koncepcije mislećeg čovjeka, a s druge strane, iz određene koncepcije čovjeka

volje. Čovjek koji osjeća, nalazi se između, a čovjeka koji osjeća se također

uzima u obzir kada se razmatra i mislećeg čovjeka i čovjeka volje.

Čovječanstvo danas koristi svoje mišljenje samo da bi učilo o vanjskim

oblastima prirode u najširem mogućem opsegu, a također i da bi razumjelo

ljudski život u smislu načina razmišljanja naviknutog na konvencionalni

pogled na prirodu. Ljudi uče razmišljati kroz prirodnu znanost, a zatim

socijalni život promatraju s tim istim načinom razmišljanja, kojeg je

oblikovala prirodna znanost kako se danas uobičajeno shvaća.

Pa, mnogi ljudi vjeruju, da je ovaj dojam mislećih ljudi, onih koji misleći

promatraju prirodu, nepristran. Govore o svakakvim stvarima, o znanosti

bez predrasuda i slično. Ali često sam naglašavao: to navodno bez

predrasuda, daleko je od istine. Sve što mislioci danas primjenjuju kada se

bave znanstvenim istraživanjima, istraživanjima na kojima ostatak

čovječanstva zatim temelji svoj život, razvilo se iz ranijih načina razmišljanja.



93 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Zapravo, moderna misao, u potpunosti se razvija iz srednjovjekovne misli.

Čak i ono što protivnici srednjovjekovnog mišljenja danas govore - kao što

sam već naglašavao - temelji se na metodama mišljenja koje su se i same

razvile iz srednjovjekovnog mišljenja. A bitna karakteristika

srednjovjekovnog mišljenja ušla je u suvremeno mišljenje, po tome što se

samo mišljenje promatra isključivo u smislu njegove primjene na vanjsku

prirodu, da se misaoni proces zapravo ne razmatra, da se ni jednom pogledu

ne dopušta da se bavi samim činom mišljenja. Ne posvećuje se pažnja

samom mišljenju, u njegovoj unutarnjoj vitalnosti.

To se događa iz razloga koji će postati jasan iz ovdje iznesenih promišljanja.

Jednom sam ovdje rekao: misli koje moderni čovjek ima o prirodi, zapravo su

leševi misli. Kada razmišljamo o oblastima prirode, razmišljamo u terminima

misaonih leševa; jer život tih misaonih leševa spada u pred-zemaljsku

egzistenciju ljudi. One misli koje danas razvijamo o oblastima prirode, a

također i o ljudskom životu, to je, dok mislimo, mrtvo; ali je živjelo u našem

pred-zemaljskom postojanju.

U našem pred-zemaljskom postojanju, prije nego što smo se spustili u

fizičku zemaljsku inkarnaciju, apstraktne, beživotne misli koje danas

razvijamo ovdje na Zemlji prema običajima našeg doba, bile su živa,

elementarna, živa bića. Tada smo kao živa bića, živjeli u tim mislima, slično

kao što danas ovdje na Zemlji živimo u svojoj krvi. Sada, ovdje u našoj

zemaljskoj egzistenciji, te su misli umrle, i stoga postaju apstraktne. Ali

samo dok ostajemo usredotočeni na svoje mišljenje primijenjeno na vanjsku

prirodu, ono ostaje mrtvo. Čim pogledamo u sebe, ono nam se otkriva kao

živo, jer tamo u nama nastavlja djelovati, iako na način nesvjestan za običnu

suvremenu svijest. Ono što je bilo prisutno u našem pred-zemaljskom

postojanju tamo nastavlja djelovati. Jer upravo sile tih živih misli preuzimaju

naš fizički organizam nakon zemaljske inkarnacije. Upravo je snaga tih živih

pred-zemaljskih misli ono što nas tjera da rastemo, ono što oblikuje naše

organe. Tako da kada, naprimjer, obični epistemolozi danas govore o

mišljenju, govore o nečem mrtvom. Jer ako bi htjeli govoriti o pravoj prirodi

mišljenja, onda bi morali shvatiti da trebaju gledati u nutrinu, i u nutrini bi

primijetili, da ne postoji neovisnost onoga što je započeto rođenjem ili

začećem čovjeka na Zemlji, već da se u tom unutarnjem djelovanju misli

nastavlja živa snaga pred-zemaljskog mišljenja.

Čak i ako uzmemo u obzir tek vrlo malo dijete - danas ne želim razmatrati

embrij u majčinoj utrobi - čak i u malom djetetu, koje još uvijek živi svoj

sanjivi, usnuli zemaljski život, vidimo u onome što raste u djetetu, čak i u

onome što bijesni u djetetu, živu moć pred-zemaljske misli, ako smo u

stanju prepoznati ono što je stvarno prisutno. I tada postajemo svjesni

razloga zašto dijete u biti još uvijek sanjivo spava, i tek kasnije počinje imati

misli. To je zato što je i u ranim fazama života malog djeteta, dok još spava u



94 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

stanju nalik snu, cijeli njegov organizam obuzet mislima. Međutim, kako se

organizam postupno učvršćuje, zemljani i vodeni elementi u njemu više nisu

snažno pod utjecajem misli, već samo zračni i vatreni, toplinski. Stoga

možemo reći: kod vrlo malog djeteta, sva četiri elementa su obuhvaćena

mišlju. - Kasniji razvoj sastoji se upravo u činjenici da su mišlju obuhvaćeni

samo zračni i vatreni element, jer to je naše odraslo mišljenje, da snagu

mišljenja istinski unosimo tek u naš kontinuirani proces disanja i u naš
proces širenja topline tijelom.

Dakle, rekao bih, moć misli uzdiže se od čvršćih dijelova fizičkog organizma,

do prozračnih, prolaznih, laganih dijelova tijela. Kroz to, mišljenje postaje

upravo onaj neovisni element koji nas zatim nosi kroz život između rođenja i

smrti. I tek kada spavamo, kada slabija misaona snaga stečena na Zemlji ne

obuzima fizički organizam neizravno putem topline i zraka, tada se

nastavljanje pred-zemaljske misaone moći nameće i u snu. I stoga možemo

reći da tek kada moderni čovjek prijeđe na istinsku kontemplaciju nutrine,

dobiva jasnoću o pravoj prirodi misli. Sva ostala epistemologija ostaje, u biti,

apstraktna. Ako se pravilno razmotri, onda se mora reći: kada se shvati

proces predodžbi, proces mišljenja, posvuda se otvara uvid u pred-zemaljsko

postojanje.

Ali srednjovjekovnoj misli, koja je još uvijek posjedovala određenu snagu,

bilo je zabranjeno razmatranje pred-zemaljske egzistencije. Preegzistencija

ljudi dogmatski je proglašena herezom. Na ono što se ljudima nameće

stoljećima, ljudi se naviknu. Promislite o razdoblju u razvoju modernog

čovječanstva do, recimo, 1413. godine. Tijekom tog vremena, čovječanstvo



95 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

se, kroz zabranu razmišljanja o pred-zemaljskoj egzistenciji, naviklo da ne

razvija mišljenje ni u jednom smjeru koji bi mogao voditi do pred-zemaljske

egzistencije. Potpuno se odučilo od usmjeravanja svojih misli prema pred-

zemaljskoj egzistenciji. Da čovječanstvu nije bilo zabranjeno razmišljati o

pred-zemaljskoj egzistenciji do 1413. godine, tada bi se pojavio potpuno

drugačiji razvoj i doživjeli bismo - ne vjerojatno, već se čak može reći, sasvim

sigurno - paradoksalno mi je to reći, ali je doista istina: kada se recimo,

1858. pojavio darvinizam, koji je izvana promatrao prirodu u njenom

razvoju, ideja pred-zemaljske egzistencije bi zasjala posvuda, iz svih oblasti

prirode, zbog drugačijeg načina razmišljanja. Utemeljio bi prirodnu znanost

u svjetlu pred-zemaljske egzistencije ljudi. Umjesto toga, čovječanstvo se

naviklo ne razmatrati pred-zemaljsku egzistenciju, te se pojavila prirodna

znanost koja je, kao što sam često navodio, ljude smatrala samo završnom

fazom u životinjskoj lozi i stoga nije mogla do pred-zemaljskog, individualnog

života, jer životinje jednostavno nemaju pred-zemaljski, individualni život.

Dakle, može se reći: iz starog pogleda na Pad čovjeka, kako je

intelektualizam počeo svitati, rođena je zapovijed da se ne govori o

preegzistenciji. Kroz to, prirodna znanost je procvjetala, izravno kao dijete

krivo shvaćenog Pada. I imamo grešnu prirodnu znanost, prirodnu znanost

koja je nastala izravno iz krivog shvaćanja Pada. To jest, ako bi se ta

prirodna znanost nastavila, Zemlja ne bi mogla dosegnuti cilj svog razvoja;

umjesto toga, čovječanstvo bi razvilo svijest koja ne proizlazi iz povezanosti s

njegovim božansko duhovnim podrijetlom, već iz odvojenosti od njega.

Dakle, danas zaista imamo, ne samo teorijski razgovor o granicama našeg

znanja o prirodi, već imamo i pozitivno, činjenično, u onome što se razvilo

pod utjecajem intelektualizma, čovječanstvo koje je već potonulo ispod svoje

razine. Kad bi se govorilo u duhu Srednjeg vijeka, odnosno riječima Srednjeg

vijeka, onda bi se moralo reći: prirodna znanost je pala u zamku vraga.

Da, povijest o tome govori prilično čudno. Kada se pojavila prirodna znanost

sa svojim briljantnim rezultatima, koje ni danas ne namjeravam osporavati,

oni koji su još uvijek posjedovali neku osjetljivost za pravu prirodu ljudi,

bojali su se da bi prirodna znanost ljude mogla približiti vragu. Ono što se

tada nazivalo 'strahom i tjeskobom', što još uvijek traje kod Fausta dok se

oprašta od Biblije i okreće prirodi, strah je da čovječanstvo možda neće

krenuti putem razumijevanja prirode pod znakom iskupljenja za grijeh, već
pod znakom Pada. Stvar je mnogo dublja nego što se obično vjeruje. I dok su

u ranom Srednjem vijeku postojali svakakvi tradicionalni osjećaji, strahujući

da bi pudlica vraga mogla biti za petama prirodoslovaca, u novije vrijeme

čovječanstvo je spustilo glavu i više uopće ne razmišlja o tim stvarima.

To je materijalna strana stvari. Ne radi se samo o teorijskom diskursu pod

utjecajem Pada čovjeka, o govorima o granicama spoznaje prirode, već o

propadanju čovječanstva kao posljedici Pada, koji je danas zapravo prisutan



96 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

u intelektualno empirijskoj sferi. Jer da nije tako, ne bismo imali, naprimjer,

teoriju evolucije kakvu imamo danas, umjesto toga, obična istraživanja, koja

također otkrivaju stvarnost, pokazala bi sljedeće: imamo, recimo, ribe, niže

sisavce, više sisavce i ljude. Danas konstruiramo približnu liniju razvoja koji

ide po ravnoj liniji. Ali činjenice to uopće ne podupiru. Svugdje ćete pronaći,

da gdje god se povuče ova linija razvoja, činjenice su netočne.

Pravo znanstveno istraživanje je veličanstveno; ono što prirodoslovci govore o

njemu nije istina. Jer ako bi se činjenice objektivno razmotrile, došlo bi se do

ovoga: ljudi, viši sisavci, niži sisavci, ribe. Naravno, izostavljam neke detalje.

Dakle, počevši s ljudima, napreduje se kroz vrijeme do viših, nižih sisavaca i

tako dalje, sve dok se ne stigne do ishodišta gdje je sve još uvijek duhovno i

gdje se vidi kako su ljudi, u svom daljnjem razvoju, izravno potekli od ovoga i

postupno apsorbirali svoju višu duhovnost, te kako su i niža bića potekla od

toga, ali nisu apsorbirala višu duhovnost. To proizlazi izravno iz činjenica.

Imali bismo točan uvid u ovu činjenicu da zabrana vjerovanja u

preegzistenciju, u pred-zemaljsko postojanje, nije tako usmjeravala ljudske

obrasce mišljenja da, naprimjer, um poput Darwina nije mogao ni zamisliti

stvar kako je ovdje predstavljena, već je morao doći do suprotnog zaključka,

jednostavno zbog ukorijenjenih obrazaca mišljenja, a ne iz nužde

istraživanja.

Slično tome, bilo bi moguće razviti Goetheovu teoriju metamorfoze u ravnoj

liniji. Kao što sam više puta objasnio, Goethe je zaglavio sa svojom teorijom

metamorfoze. Samo objektivno razmotrite kako stvari stoje kod Goethea.



97 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Zaglavio je: promatrao je biljku u njenom razvoju, došao do arhetipske

biljke, zatim je došao do ljudi, pokušao promatrati metamorfozu kostiju kod

ljudi; tu se zaglavio, potpuno zaglavio.

Samo pogledajte što je Goethe napisao o morfologiji koštanog sustava ljudi:

briljantno, s jedne strane. Iz rascijepljene lubanje ovna koju je primijetio na

Lidu u Veneciji, prepoznao je da su kosti lubanje transformirani kralješci. Ali

to je bilo sve dokle je došao.

Skrenuo sam pozornost na bilješku koju sam pronašao u Goethe arhivu

tijekom svog boravka u Weimaru, gdje Goethe navodi: cijeli ljudski mozak je

transformirani ganglij leđne moždine. Ali dalje nije išlo. Ova rečenica je

napisana olovkom u bilježnici i gotovo bi se moglo reći, da se u posljednjim

potezima olovke ove bilješke vidi koliko je Goethe bio nezadovoljan time,

kako je želio nastaviti. Međutim, dostupna istraživanja u to vrijeme nisu bila

dovoljno napredna. Danas su dovoljno napredna, dovoljno su napredna već
dugo vremena, da bi se odgovorilo na ovo pitanje. Ako uzmemo u obzir ljude

čak i od najranije embrionalne faze, ne može se govoriti o tome da su se

trenutne kosti lubanje nekako razvile iz kosti kralježaka - to jednostavno ne

može biti slučaj. Svatko tko je upoznat s modernom embriologijom zna da je,

na temelju onoga što danas vidimo kod ljudi, besmisleno pretpostaviti da su

kosti lubanje transformirani kralješci. Stoga se sa sigurnošću može reći da

je, kada je Gegenbaur kasnije ponovno ispitao stvar, sve utvrđeno drugačije

za kosti lubanje, posebno kosti lica, nego što je Goethe pretpostavljao.

Ali ako netko shvati da sadašnji oblik kostiju lubanje potječe od tjelesnih

kostiju prethodnog života na Zemlji, tada razumije metamorfozu. Tada ga

vanjska morfologija sama po sebi, tjera u doktrinu o ponovljenim zemaljskim

životima. To leži u izravnoj liniji Goetheove teorije metamorfoze. Ali

nemoguće je da struja mišljenja, koja je dovela do Darwina i koja danas

vrijedi u službenoj znanosti, prodre do istine. Jer krivo shvaćeni Pad uništio

je mišljenje, odveo ga u propast. Stvar je ozbiljnija nego što se danas sklono

priznati.

Čovjeku mora biti apsolutno jasno to kako se ljudska svijest mijenjala

tijekom vremena kako bi se stvari poput ovih koje sam upravo spomenuo

vidjele u pravom svjetlu. Danas govorimo o nečemu što je lijepo. Ali ako

danas pitate filozofe - a oni bi trebali nešto znati o takvim stvarima, zar ne,

budući da su zato tu - od čega se ljepota sastoji, vidjet ćete da dobivate

nevjerojatne apstrakcije. 'Lijepo' je jednostavno riječ koju čovjek ponekad

instinktivno ispravno koristi, na temelju osjećaja. Ali što je, naprimjer, Grk

zamišljao kada je na svoj način govorio o ljepoti - o tome danas nemamo

pojma. Ne znamo čak ni da je Grk govorio o kozmosu, koji je za njega bio

nešto vrlo konkretno. Naš 'svemir' - to je riječ - pa, što se tu miješa kada

ljudi zbrkano govore o svemiru, radije ne bismo raspravljali! Grk je govorio o

kozmosu. Kozmos je riječ koja obuhvaća ljepotu, ornamentiku, dekoraciju i



98 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

umjetnost. Grk je znao: čim govori o cijelom svijetu, ne može a da ga ne

okarakterizira konceptom ljepote. Kozmos ne znači samo svemir; kozmos

znači prirodni zakon pretvoren u sveobuhvatnu ljepotu. To je inherentno

riječi kozmos.

I kada je Grk pred sobom imao pojedinačno, prekrasno umjetničko djelo, ili

recimo, kada je htio prikazati čovjeka - kako ga je htio prikazati prikazujući

ga lijepo? Ako uzmemo u obzir o Platonove definicije, dobivamo osjećaj što je

Grk mislio kada je umjetnički htio prikazati čovjeka. Izreka koju je skovao u

tu svrhu, otprilike prenosi ovo: ovdje na Zemlji čovjek uopće nije ono što bi

trebao biti. Dolazi s neba, a ja sam ga prikazao na takav način da je njegovo

nebesko podrijetlo očito. - Kao da je pao s neba, tako je otprilike Grk

zamišljao čovjeka kao lijepog, kao da je upravo došao s neba, gdje naravno,

po svom vanjskom obliku sasvim drugačije izgleda. Ovdje ne izgleda kao da

je upravo pao s neba; svugdje u svom obliku nosi Kainov znak, znak Pada.

To je grčka koncepcija. Jednostavno si ne možemo dopustiti takvo što u

našem vremenu, kada smo zaboravili vezu između ljudi i pred-zemaljskog,

odnosno nebeskog postojanja. Dakle, može se reći da za Grke znači lijepo =

otkrivenje svog nebeskog značaja. Tamo pojam ljepote postaje konkretan.

Vidite, za nas ostaje apstraktan.

Da, došlo je do vrlo zanimljivog spora između dva estetičara: takozvanog V-

Vischera - jer je svoje ima pisao s V - švapskog Vischera, vrlo duhovitog

čovjeka koji je napisao izvanredno važnu estetiku, važnu u smislu našeg

doba, i formalista Roberta Zimmermanna, koji je napisao drugačiju estetiku.

V-Vischer je ljepotu definirao kao otkrivenje ideje u osjetilnom obliku.

Zimmermann je ljepotu definirao kao sklad dijelova u cjelini, odnosno u

smislu forme; Vischer više u smislu sadržaja.

Zapravo, sve te definicije su poput one poznate figure koja stalno sebe

povlači gore za kosu. Jer ako netko kaže: pojava ideje u osjetilnom obliku -

pa, što je ideja? Prvo, moralo bi se imati nešto što ta ideja jest. Za misaoni

leš koji čovječanstvo drži za ideju - pa, od toga neće biti ništa! Ali to nešto

znači kada se pita, u grčkom smislu: što je lijepa osoba? Lijepa osoba je ona

koja utjelovljuje idealizirani ljudski oblik do te mjere da nalikuje bogu - to je

po Grcima, ono što lijepa osoba jest. S takvom definicijom, čovjek ima s čime

raditi; s takvom definicijom, čovjek ima nešto.

Poanta je osvijestiti kako se sadržaj svijesti, stanje duše ljudi, mijenjao

tijekom vremena. Moderni ljudi vjeruju da su Grci razmišljali na isti način

na koji mi razmišljamo danas. A kada se danas zapravo pišu povijesti grčke

filozofije, to je ovako: naprimjer, kada Zeller napiše izvrsnu povijest grčke

filozofije - izvrsnu u modernom smislu - to je kao da Platon nije predavao na

Platonovoj akademiji, već kao da je u 19. stoljeću, baš kao što je sam Zeller

predavao na Sveučilištu u Berlinu. Čim se misli konkretno shvate, vidi se

njihova nemogućnost, jer Platon, naravno, nije mogao predavati na



99 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Sveučilištu u Berlinu u 19. stoljeću; to jednostavno ne bi bilo moguće. Ali

ono što se o njemu prenosilo, prevodi se u koncepte 19. stoljeća, i nema se

nikakav osjećaj da se čovjek, cijelim svojim načinom razmišljanja, mora

vratiti u neko drugo doba ako istinski želi razumjeti Platona.

Nakon što se razvije svijest o tome kakva je bila dispozicija ljudske duše, više

se neće činiti apsurdnim reći: u biti, s obzirom na naše razmišljanje o

vanjskoj prirodi, i o samim ljudima, čovjek je potpuno pao u grijeh.

I ovdje moramo razmotriti nešto o čemu ljudi danas ne razmišljaju, štoviše,

nešto što bi čak mogli smatrati iskrivljenim. Moramo govoriti o činjenici da

unutar današnjeg teoretskog shvaćanja, koje je postalo popularno i sada

dominira svakim umom, čak i u najudaljenijim kutovima svijeta, čak i u

najizoliranijim selima, živi nešto što prvo mora biti iskupljeno kroz Krista.

Kršćanstvo prvo u tom kontekstu treba shvatiti.

Ako bi se od današnjih znanstvenih mislioca očekivalo da shvate da se

njihovo razmišljanje mora iskupiti kroz Krista, onda bi u očaju digli ruke i

rekli: Kristovo djelo je možda učinjeno za svakakve stvari na svijetu, ali za

iskupljenje od Pada znanosti - nećemo dopustiti da nas u to uvuku! - Ali čak

i kada teolozi pišu znanstvene knjige, kao što su to činili u izobilju u 19. i

20. stoljeću, neke o mravima, druge o drugim stvarima, o mozgu i tako dalje

- a te su knjige čak uglavnom i izvrsne, bolje od onih prirodoslovaca, jer ti

ljudi mogu pisati u nešto čitljivijem obliku - ali čak i tada, te knjige napisane

na znanstvenom području još više odišu potrebom: ovdje se istinska

kristologija mora shvatiti ozbiljno; to jest, danas, posebno u intelektualnoj

sferi, potrebno nam je istinsko iskupljenje od grijeha koje se mora suočiti s

Padom.

S jedne strane, vidimo da intelektualizam nagriza ono što je proizašlo iz

svijesti o pogrešnom shvaćanju grijeha - ne iz same činjenice Pada, već iz

krivog shvaćanja svijesti o Padu. Jer nedvosmisleno razumijevanje grijeha

mora postaviti Krista, kao više biće, u središte zemaljskog razvoja i odatle

pronaći izlaz iz Pada. To zahtijeva dublje, detaljnije ispitivanje ljudskog

razvoja, uključujući i duhovno područje.

Ako se, ispita srednjovjekovna skolastika, kao što se to danas uobičajeno

radi, čak i ako se vratimo na Augustina, onda se ne može apsolutno ništa

zaključiti. Ništa se ne može zaključiti, jer se ne vidi ništa drugo, u

određenom smislu, osim daljnjeg razvoja moderne znanstvene svijesti, dok

se zanemaruje ono više, transcendentno.

Pa, ovdje u ovoj dvorani, pokušao sam predstaviti srednjovjekovnu

skolastiku kako bi se mogao vidjeti cijeli kontekst. Održao sam kratku seriju

predavanja o tomizmu i srodnim temama. Ali upravo je to bolan aspekt koji

je toliko štetan za naš antropozofski pokret: da se takve stvari uopće ne



100 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

uzimaju u obzir, da se veza između današnjeg briljantnog stanja prirodne

znanosti i onoga što sada treba uključiti u prirodnu znanost čak ni ne traži!

A ako se ta veza ne traži, onda bi naši istraživački instituti, koje doista

imamo uz velike žrtve, ostali neplodni. Njihov bi zadatak zapravo bio da

takve stvari iskoriste za napredak, a ne da se upuštaju u besplodne

polemike o atomizmu.

Naša prirodna znanost toliko je napredovala u svojoj činjeničnoj domeni, da

sada konačno želi napustiti sterilni misaoni diskurs koji trenutno nalazimo

u znanstvenim udžbenicima. Dovoljno znamo o ljudskoj anatomiji i fiziologiji

da bismo, ako uzmemo prave metode promišljanja, došli do zaključaka koji

se i danas čine smjelima, poput metamorfoze oblika glave iz oblika tijela u

prošlom životu. Ali naravno, ako se držimo materijalnog, ne možemo doći do

ovog zaključka, jer tada pitamo, na vrlo domišljat način: da, pa onda bi kosti

morale ostati materijalne kako bi se postupno mogle materijalno

transformirati u grobu. Poanta je upravo u tome da je materijalni oblik

vanjski oblik i da su formativne sile podložne metamorfozi.

S jedne strane, misao je sputana činjenicom da je tama bačena na

preegzistenciju. S druge strane, imamo posla s post-egzistencijom, sa

životom nakon smrti. Međutim, do života nakon smrti može se doći samo

kroz nadosjetilno znanje. Ako se odbaci nadosjetilno znanje, tada život

nakon smrti ostaje stvar vjere, nešto u što se može vjerovati samo na temelju

autoriteta. Ispravno razumijevanje misaonog procesa vodi do života

preegzistencije, pod uvjetom da razmišljanje o njemu nije zabranjeno. Život

post-egzistencije, međutim, može postati znanje samo kroz nadosjetilni uvid.

To zahtijeva metodu koju sam opisao u 'Kako se stječe uvid u više svjetove?'

Ali ova metoda, pak, nailazi na neodobravanje svijesti današnjeg vremena.

I tako dvije stvari djeluju zajedno: s jedne strane, stalni učinak zabrane

približavanja životu preegzistencije ljudi, a s druge strane, gnušanje prema

nadosjetilnom znanju. Kada se to dvoje spoji, cijeli nadosjetilni svijet ostaje

područje ne-znanja, naime, pukog vjerovanja, i kršćanstvo ostaje stvar

vjerovanja, a ne znanja. I tada se ta znanost koja tvrdi da je 'znanost', ne

može uvjeriti da uopće ima ikakve veze s Kristom. I onda imamo trenutno

stanje stvari.

Ali kao što sam rekao na početku današnjih promišljanja: što se tiče svijesti

koja je sada u potpunosti ispunjena intelektualizmom, čovječanstvo je

postalo žrtvom posljedica Pada, i neće se moći uzdići, odnosno neće moći

dosegnuti svoj zemaljski cilj. S današnjim znanstvenim pristupom, zemaljski

cilj se neće moći dosegnuti. Ali čovjek, u dubini svoje duše, još nije slomljen.

Ako izvuče te dubine svoje duše i razvije nadosjetilno znanje u duhu Krist

impulsa, tada će u intelektualnom području pronaći i iskupljenje, od

današnje, da se tako izrazim, grešnog intelektualizma.



101 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Prvi nužan korak je, dakle, prepoznati da intelektualno empirijsko

istraživanje mora biti prožeto onim što se zahvatiti iz duhovnosti svijeta.

Dakle, znanost mora biti prožeta duhovnošću. Ali ta duhovnost ne može

dosegnuti ljude, ako se ono što postoji jedno pored drugog u prostoru

ispituje samo prema svojoj koegzistenciji, ili ono što slijedi jedno za drugim u

vremenu prema svojoj sukcesiji.

Ako ispitate oblik ljudske glave, posebno s obzirom na njezinu koštanu

strukturu, i usporedite je samo s ostatkom koštanog sustava - drugim

kostima, kralješcima, rebrima i kostima lubanje - nećete doći ni do čega.

Morate ići izvan prostora i vremena do koncepata razvijenih ovdje u znanosti

duha, razumijevajući čovjeka od jedne zemaljske egzistencije do druge.

Dakle, u vezi ovoga mora vam biti jasno: ako danas pogledamo kosti lubanje,

možemo ih vidjeti kao transformirane kralješke. Ali ono što pripada

kralježnici u čovjeku danas, nikada se ne transformira u kosti lubanje u

oblasti zemaljske egzistencije; prvo se mora raspasti, prvo se mora

transformirati u duhovno, kako bi postale kosti lubanje u sljedećem

zemaljskom životu.

Kada se pojavi instinktivno-intuitivan duh poput Goetheovog, on u oblicima

kostiju lubanje prepoznaje da su to transformirani kralješci. Ali da bi se od

ovog opažanja prešlo na činjenice, potrebna je znanost duha. Goetheova

teorija metamorfoze dobiva smisao tek u okviru znanosti duha. Bez znanosti

duha nema smisla. Stoga je u konačnici, za samog Goethea bila

nezadovoljavajuća. Ali zbog toga, ti uvidi, povezani s antropozofskom

znanošću duha, dovode ljude u pravilan odnos između Pada i iskupljenja od

grijeha. Stoga su ti antropozofski uvidi nešto što se danas nastoji integrirati

u ljudski razvoj, ne samo kroz kontemplaciju, već kao živi aspekt života.



102 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

 XI. JEDANAESTO PREDAVANJE

Dornach, 27. siječnja 1923.

Srednjovjekovni duhovni život, iz kojeg je proizašlo moderno doba, u biti je

sadržan u onome što se u Europi naziva skolastika - skolastika o kojoj sam

ovdje već više puta govorio. Na vrhuncu skolastike postojale su dvije različite

škole, jedna poznata kao realizam, a druga kao nominalizam.

Ako netko uzme u obzir značenje riječi 'realizam' kako se danas često

shvaća, ne dolazi se odmah do onoga što se podrazumijeva pod

srednjovjekovnim skolastičkim realizmom. Ovaj realizam nije nosio taj naziv

zato što je prepoznavao samo ono što je izvana i osjetilno stvarno, a sve

ostalo smatrao je pukom iluzijom, već upravo suprotno. Ovaj srednjovjekovni

realizam je tako nazvan, jer je pojmove koje su ljudi formirali o stvarima i

procesima u svijetu smatrao nečim stvarnim, dok je nominalizam te pojmove

smatra pukim imenima koja zapravo ne označavaju ništa stvarno.

Razjasnimo ovu razliku. U ranijim vremenima, pozivao sam se na

perspektivu realizma, navodeći izjavu svoj starog prijatelja Vincenza

Knauera. Svatko tko uzima u obzir samo vanjske i osjetilne aspekte, ono što

se u svijetu može naći kao materijalno, neće moći zamisliti, kako je Vincenz

Knauer rekao, što se zapravo događa s vukom koji je dugo vremena zatvoren

i hranjen samo janjetinom. Nakon razumnog razdoblja, nakon što je

zamijenio svoj stari materijal, vuk će se, u smislu svog fizičkog sastava,

sastojati samo od janjeta, i zapravo bi se očekivalo, ako vuk postoji samo u

svom materijalnom obliku, da u potpunosti postane janje. Ali to se neće

dogoditi, ostat će vuk. To jest, nije važna sama materija, već oblik koji ista

materija poprima u janjetu u jednom slučaju, i u vuku u drugom. Ali mi

ljudi dolazimo do razlike između janjeta i vuka upravo zato što formiramo

koncept, ideju o janjetu, a također i koncept, ideju o vuku.

Ali ako netko kaže: koncepti i ideje nisu ništa, samo je materijal nešto, tada

je materijal, koji je u potpunosti prešao od janjeta do vuka, nerazlučiv u

janjetu i vuku; ako je koncept ništa, onda vuk mora postati janje ako uvijek

jede samo janje. Iz toga je Vincenz Knauer, realist u srednjovjekovnom

skolastičkom smislu, upravo razvio stav: važan je oblik u kojem je materija

aranžirana, a taj oblik je upravo koncept, ideja. I to je bio stav

srednjovjekovnih skolastičkih realista. Rekli su: koncepti, ideje su nešto

stvarno. Zato su sebe nazivali realistima. Nasuprot tome, nominalisti su bili

njihovi radikalni protivnici. Rekli su: ne postoji ništa drugo izvan onoga što

je izvanjski i osjetilno stvarno. Koncepti i ideje su samo imena kojima

grupiramo izvanjske osjetilne, stvarne stvari. Moglo bi se reći da ako se uzme

nominalizam, a zatim realizam, kakav se nalazi, naprimjer, kod Tome



103 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Akvinskog ili drugih skolastika, i ako se te dvije duhovne struje predstave na

apstraktan način, onda se ne dobiva mnogo uvida u razliku. Moglo bi se reći:

to su dvije različite ljudske perspektive.

U moderno doba ljudi su zadovoljni takvim stvarima jer se ne uzrujavaju

osobito oko toga što se izražava takvim duhovnim usmjerenjima. Ali u njima

postoji nešto vrlo važno. Uzmimo za primjer realiste koji su rekli: ideje,

koncepti, oblici - to jest, u čemu je raspoređeno ono osjetilno i materijalno -

su stvarnosti. Za skolastičare, te ideje i koncepti doista su bili apstrakcije,

ali te su apstrakcije nazivali stvarnima, jer su bile nasljeđe ranijih, mnogo

konkretnijih, bitnijih pogleda. U ranijim vremenima ljudi nisu gledali samo

na koncept vuka, već na stvarnu grupnu dušu vuka, koja postoji u

duhovnom svijetu. To je bio stvarni entitet. Taj stvarni entitet ranijeg

vremena ispario je u apstraktni koncept među skolasticima. Ali barem su

realistični skolastici još uvijek zadržali osjećaj da koncept ne sadrži ništavilo,

već nešto stvarno.

Međutim, ova stvarnost bila je nasljeđe ranijih, vrlo stvarnih entiteta, ali se i

dalje moglo osjetiti to podrijetlo, baš kao i kod Platonovih ideja - koje su

mnogo više žive, više unutarnje od srednjovjekovnih skolastičkih ideja - to

nasljeđe su bila drevna perzijska arhanđeoska bića koja su živjela i djelovala

u univerzumu kao Amšaspandi. To su bili vrlo stvarni entiteti. Kod Platona

su već bili zamagljeni, a kod srednjovjekovnih skolastika su postali

apstraktni. To je bila posljednja faza do koje je stigla drevna vidovitost.

Svakako, srednjovjekovna realistična skolastika više se nije oslanjala na

vidovitost, ali ono što je tradicionalno sačuvala kao svoje realne koncepte i

ideje, koji su živjeli posvuda u kamenju, biljkama, životinjama, fizičkim

ljudima, još uvijek se smatralo nečim duhovnim, iako vrlo tanko.

Nominalisti, jer se približavalo doba apstrakcije i intelektualizma, već su

postali svjesni da više nisu sposobni povezati ništa stvarno s idejom ili

konceptom. Za njih su koncept i ideja bili samo nazivi, skovani samo radi

praktičnosti.

Srednjovjekovni skolastički realizam poput onog Tome Akvinskog nije

pronašao nastavak u modernim svjetonazorima, jer ljudi danas koncepte i

ideje više ne smatraju stvarnima. Kad bi se ljude pitalo smatraju li koncepte

i ideje stvarnima, odgovor bi se mogao dobiti samo preformuliranjem pitanja,

naprimjer, pitanjem nekome tko je istinski uronjen u moderno obrazovanje:

biste li bili zadovoljni kad biste nakon smrti nastavili postojati samo kao

koncept, kao ideja? - Nakon smrti bi se osjećali potpuno nestvarno. To nije

bio slučaj sa skolastičarima realistima. Za njih su koncepti i ideje još uvijek

bili toliko stvarni da se ne bi osjećali potpuno izgubljenima u kozmosu ako bi

nakon smrti bili samo koncepti ili ideje. Ovaj srednjovjekovni, skolastički

realizam, kao što sam rekao, nije nastavljen. U modernom svjetonazoru sve

je nominalizam. Sve više i više, sve je postalo nominalizam. A moderni čovjek



104 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

- iako to ne zna jer se više ne bavi takvim konceptima - u velikoj mjeri je

nominalist.

Sada, ovo ima određeno dublje značenje. Moglo bi se reći: sam prijelaz iz

realizma u nominalizam - čak bih rekao trijumf nominalizma u modernoj

civilizaciji - znači da je čovječanstvo postalo potpuno nemoćno u pogledu

shvaćanja duhovnog. Jer, naravno, kao što ime Schmidt nema nikakve veze

s osobom koja stoji pred nama i kojoj je nekada nekako dano ime Schmidt,

tako isto nema nikakve veze ni sa zamišljanjem koncepta, ideje - vuka, lava -

kao pukih imena, kao da to ima ikakvo značenje za stvarnost. Čitav gubitak

duhovnosti moderne civilizacije izražava se u prijelazu iz realizma u

nominalizam. Jer vidite, kada realizam izgubi svoje značenje, i pitanje izgubi

cijelo svoje značenje. Ako još uvijek u kamenu, u biljkama, u životinjama, u

fizičkom ljudskom biću, pronalazim stvarne ideje - ili bolje rečeno,

pronalazim ideje kao stvarnosti - tada mogu pitati jesu li te misli koje žive u

kamenu, koje žive u biljkama, jesu li to nekada bile misli božanskog bića

koje je tvorac kamenja i biljaka. Ali ako u idejama i konceptima vidim samo

imena koja ljudi daju kamenju i biljkama, tada sam odsječen od veze s

božanskim bićem; više ne mogu govoriti o tome da bih na bilo koji način

stupio u odnos s božanskim bićem putem svog razumijevanja.

Ako sam skolastičar realist, onda kažem: uranjam u svijet kamena, uranjam

u svijet biljaka, uranjam u svijet životinja. Promatram kvarc, cinober,

malahit; promatram ljiljane, tulipane; promatram vukove, hijene, lavove.

Upijam te misli iz onoga što percipiram svojim osjetilima. Ako su te misli ono

što je božanstvo izvorno stavilo u kamenje, biljke i životinje, mislim prema

mislima božanstva, odnosno u svom mišljenju stvaram vezu s božanstvom.

Ako stojim na Zemlji kao izgubljen čovjek, i zato možda, recimo, u riječi 'lav'

malo oponašam lavlju riku, čak sam i samom lavu dao to ime, onda u mom

razumijevanju nemam nikakve veze s božansko duhovnim začetnikom. To

jest, moderno čovječanstvo izgubilo je sposobnost da pronađe nešto duhovno

u prirodi, a posljednji trag toga izgubljen je sa realizmom skolastike.

Ako se sada vratimo u ona vremena koja su, putem drevne vidovitosti, imala

uvid u pravu prirodu takvih stvari, otkrit ćemo da je drevno misterijsko

gledanje otprilike sljedeće. Drevno gledanje misterija u svim stvarima vidjelo

je kreativni, stvaralački princip, koji je prepoznavalo kao princip Oca. I

prelaskom iz osjetilno percipiranog u nadosjetilno, zapravo se osjećalo:

prelazilo se na božanski princip Oca. Stoga su stare ideje i koncepti

skolastičkog realizma, bili posljednja stvar koju je čovječanstvo tražilo u

stvarima prirode kao princip Oca.

Tek kada je skolastički realizam izgubio svoje značenje, uistinu je započela

mogućnost govora o ateizmu unutar europske civilizacije. Jer sve dok se u

stvarima još mogla pronaći realna misao, nije se moglo govoriti o ateizmu.



105 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Činjenicu da su među Grcima već postojali ateisti treba shvatiti na pravi

način da, prvo, nisu bili pravi ateisti poput novijih; nisu bili sasvim

nedvosmisleni ateisti. Ali također treba reći da se u Grčkoj često pojavljivao

prvi tračak ateizma, kao iz temeljne ljudske emocije, za stvari koje su tek

kasnije pronašle svoju pravu osnovu u ljudskom razvoju. A pravi teorijski

ateizam se zapravo pojavio tek s padom realizma, skolastičkog realizma.

Ali u stvarnosti, ovaj skolastički realizam još je živio isključivo u božanskom

principu Oca, iako se misterij na Golgoti već dogodio trinaest ili četrnaest

stoljeća ranije. Misterij na Golgoti - kako sam često navodio - u biti je

shvaćan samo kroz prizmu drevnog razumijevanja. Stoga su oni koji su

nastojali shvatiti ovaj misterij Golgote, koristeći ostatke drevne misterijske

mudrosti Boga Oca, u stvarnosti u Kristu prepoznali samo Sina Oca.

Molim vas, obratite pozornost na ideje koje ćemo razviti. Promislite ovo:

rečeno vam je nešto o izvjesnom Mülleru, i u biti sve što vam je rečeno je: on

je sin starog Müllera. Ne znate puno više o Mülleru osim da je sin starog

Müllera. Od osobe koja vam to govori, želite saznati više. Ali uvijek vam se

kaže samo: da, stari Müller, on je taj i taj. A onda nabraja svakakve

karakteristike, i onda kaže: pa, mladi Müller je jednostavno njegov sin.

Otprilike je tako bilo u vrijeme kada su ljudi još uvijek govorili o misteriju

Golgote prema starom principu Oca. Prirodu su karakterizirali govoreći:

božanski, stvaralački princip Oca živi u njoj, a Krist je sin. U biti, čak ni

najjači realisti nisu došli do druge karakterizacije Krista nego da je on sin

Oca. To je bitno.

I onda, kao svojevrsna reakcija na svu tu gradnju koncepata, koji su se, iako

ostajući vjerni struji koja je proizašla iz misterija na Golgoti, ipak shvaćali

prema načelu Oca, pojavila se svojevrsna protustruja koja se tijekom

prijelaza iz srednjovjekovnog u novi život, uspostavila kao evangelički

princip, kao protestantizam i tako dalje. Jer, uz sve ostale karakteristike

svojstvene ovom evangelizmu, ovom protestantizmu, jedna od glavnih jest ta

da se veći naglasak stavljao na predstavljanje samog Krista u njegovom biću.

Nisu pribjegli staroj teologiji, koja je, temeljena na načelu Oca, u Kristu

vidjela samo Sina Očeva, već su se okrenuli samim evanđeljima, kako bi iz

izvještaja o Njegovim djelima i priopćavanja Njegovih riječi, upoznali Krista

kao neovisno biće. To leži u osnovi Wycliffa, škole mišljenja Komenskog, a

također i njemačkog protestantizma: predstaviti Krista kao neovisno,

samostalno biće.

Ali do tada je vrijeme duhovnog razumijevanja bilo završeno. Nominalizam je

u biti obuzeo sve, pa se božanski duhovni aspekt Krista više nije nalazio u

evanđeljima. A u modernoj teologiji taj se božanski duhovni aspekt sve više

gubio. Krist je, kao što sam često spominjao, čak i za teologe, postao

jednostavan čovjek iz Nazareta.



106 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Doista, ako uzmete u obzir Harnackovu knjigu 'Bit kršćanstva', tamo ćete

čak vidjeti značajnu regresiju, jer moderni teolog, Krista ponovno zamišlja

prema načelu Oca. I moglo bi se zamijeniti, 'Krist' s 'Bog Otac', gdje god se to

pojavljuje u knjizi Harnacka 'Bit kršćanstva', a razlika bi bila zanemariva.

Dokle god je mudrost Oca predstavljala Krista kao Sina božjega, čovjek je

imao gledanje koje je, u određenom smislu, bilo usmjereno na stvarnost. Ali

kada je netko htio shvatiti samog Krista u njegovoj božansko duhovnoj biti,

već je izgubio duhovno razumijevanje; nije se mogao približiti Kristu. I bilo je

vrlo zanimljivo, naprimjer - ne znam jesu li mnogi primijetili - kada je jedna

osoba koja je u početku htjela sudjelovati u pokretu za vjersku obnovu, ali

na kraju nije, tada je glavni pastor u Nürnbergu Geyer, održao predavanje u

Baselu i otvoreno rekao: mi moderni protestantski teolozi zapravo nemamo

Krista; imamo samo univerzalnog Boga. - Geyer je to rekao jer je iskreno

priznao da, iako svi govore o Kristu, u stvarnosti je ostao samo princip Oca.

To je povezano s činjenicom da čovjek, koji još uvijek gleda u prirodu svojim

duhom - s njim je rođen - zapravo u prirodi može pronaći samo princip Oca;

međutim, od propadanja skolastičkog realizma, ni to više nije slučaj. Stoga

se princip Oca ne nalazi, i pojavili su se ateistički stavovi.

Ali ako netko ne želi ostati pri karakterizaciji Krista samo kao Sina božjega,

već ovog Sina želi shvatiti u Njegovoj vlastitoj biti, onda sebe ne smije

jednostavno prihvatiti kao čovjeka kakav se rodi, već mora doživjeti neku

vrstu unutarnjeg, ma koliko slabog, buđenja tijelom svog zemaljskog života.

Prvo mora razmotriti sljedeće stvarnosti svijesti. Mora si reći: ako

jednostavno ostaneš čovjek kakav si se rodio, promatraš prirodu kakvu ti oči

i druga osjetila pokazuju, i ako zatim taj aspekt prirode ispituješ svojim

intelektom, danas nisi potpuni čovjek. Ne možeš se u potpunosti osjećati kao

čovjek; prvo moraš u sebi nešto probuditi, što leži dublje. Ne možeš biti

zadovoljan samo s onim što se u tebi rodilo. Moraš svjesno iz sebe ponovno

iznijeti nešto što leži dublje u tebi.

Moglo bi se reći: ako se danas osoba odgaja samo prema njezinim urođenim

predispozicijama, zapravo se ne odgaja u potpunog čovjeka; već samo ako se

uspije naučiti da mora tražiti nešto u dubini svog bića, nešto što izvlači iz

dubina, što je poput unutarnjeg svijetla, koje se pali tijekom zemaljskog

života.

Zašto je to tako? Zato što je Krist prošao kroz misterij Golgote i povezan je sa

zemaljskim životom, živeći u dubinama ljudi. I kad netko poduzme ponovno

buđenje u sebi, pronalazi živog Krista, koji ne ulazi u običnu svijest, u

urođenu svijest i svijest razvijenu iz nje, već se mora izvući iz dubina duše.

Buđenje Krist svijesti mora se dogoditi u duši. Tako da se istinski može reći:

tko ne pronađe Oca, na neki način se rađa s nedostacima, nije zdrav. Biti

ateist znači na određeni način biti tjelesno bolestan, svi ateisti su na

određeni način tjelesno bolesni. Ne pronaći Krista je sudbina, a ne bolest, jer



107 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

je pronaći Krista iskustvo, a ne puko promatranje. Princip Oca se pronalazi

promatranjem onoga što bi čovjek zapravo trebao vidjeti u prirodi. Krist se

pronalazi samo kroz iskustvo ponovnog rođenja. U tom iskustvu ponovnog

rođenja, Krist se pojavljuje kao neovisno biće, ne samo kao Sin Oca. Jer tada

uči spoznati: ako se, kao moderan čovjek, drži samo Oca, onda se ne može u

potpunosti osjećati kao čovjek. Stoga je Otac poslao Sina, kako bi Sin na

Zemlji mogao dovršiti njegovo djelo. Osjećate li kako, dovršavajući Očevo

djelo, Krist postaje neovisno biće?

Ali u osnovi, u današnje vrijeme, samo kroz znanost duha sposobni smo

razumjeti cijeli proces uskrsnuća - razumjeti ga praktično, razumjeti ga

iskustveno. Jer znanost duha, upravo takva iskustva nastoji dovesti do

svjesne spoznaje, iskustva koja osvjetljavaju Krist iskustvo. I stoga se može

reći: s trendom skolastičkog realizma, mogućnost spoznaje principa Oca je

iscrpljena. S onim realizmom koji ponovno prepoznaje duh kao nešto

stvarno, a koji je antropozofski realizam, s tim realizmom Sin će konačno biti

prepoznat u svojoj samostalnoj suštini, Krist će tek tada postati cjelovito

biće. Kroz to će na samostalan način, božansko duhovno biti ponovno

otkriveno u Kristu.

U ranijim vremenima, princip Oca uistinu je igrao najveću zamislivu ulogu.

Teologija, koja se razvila iz drevne mudrosti misterija, prvenstveno se

zanimala za taj princip. O čemu su razmišljali? Je li Sin vječno jedno s Ocem

ili je nastao u vremenu, rođen u vremenu? Razmišljali su o podrijetlu od

Oca. Pogledajte na raniju povijest dogme: svugdje se naglasak stavljao na

prirodu podrijetla Krista. A kada je dodana treća forma, Duh, postavilo se

pitanje je li Duh proizašao od Oca sa Sinom, ili kroz Sina i tako dalje. Uvijek

je bitna genealogija, ove tri božanske osobe, odnosno to kakvo je podrijetlo,

odnosno što je obuhvaćeno principom Oca.

Tijekom razdoblja sukoba između skolastičkog realizma i skolastičkog

nominalizma, ovi stari koncepti o podrijetlu Sina od Oca, i podrijetlu Duha

od Oca i Sina, nisu bili održivi. Jer, vidite, sada su postojala tri entiteta. Ta

tri entiteta, koja predstavljaju božanske osobe, trebala su činiti jedno

božanstvo. Realisti su tri božanske osobe svrstali u jednu ideju; za njih je ta

ideja stvarna. Stoga je za njihovo razumijevanje jedan Bog bio stvaran.

Nominalisti, međutim, nisu mogli pomiriti tri osobe jednog Boga, jer su sada

imali Oca, Sina i Duha svetoga, ali svrstavajući ih zajedno, to je bila samo

riječ, imenica, i tako su se tri božanske osobe za njih raspale. I tako je

vrijeme u kojem je skolastički realizam bio u sukobu sa skolastičkim

nominalizmom, bilo ujedno i vrijeme u kojem nitko nije znao kako pravilno

povezati koncept s božanskim Trojstvom. Tako je izgubljeno živo

razumijevanje ovog božanskog Trojstva.

Kad je nominalizam trijumfirao, takvi su koncepti postali potpuno

besmisleni. Ljudi su jednostavno usvojili stare koncepte, ovisno o svojoj



108 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

sklonosti jednoj ili drugoj tradicionalnoj konfesiji, ali nisu mogli stvarno

shvatiti njihovo značenje. A kada je u protestantskoj ispovijesti Krist više

gurnut u prvi plan, ali - budući da su bili uhvaćeni u nominalizam - Njegova

božansko duhovna bit više nije mogla biti shvaćena, onda ljudi jednostavno

nisu mogli razumjeti nijedan koncept o tri osobe. Stara dogma o Trojstvu se

raspala.

Ove stvari, koje su u vrijeme kada su duhovni osjećaji još uvijek imali veliko

značenje za ljude, ove stvari koje su igrale glavnu ulogu u unutarnjoj sreći i

nesreći ljudske duše, ove su stvari potpuno potisnute u drugi plan dobom

modernog filistarstva. Uostalom, što zanima modernog čovjeka, osim ako nije

zaokupljen teološkim raspravama o odnosu između Oca, Sina i Duha

svetoga? Vjeruje da je dobar kršćanin, ali pitanje kako stvari stoje s Ocem,

Sinom i Duhom svetim, ga ne muči previše. Postao je filistar. Stoga se doba

nominalizma doista može nazvati dobom filistarstva za europsku civilizaciju.

Jer filistar je ona osoba kojoj nedostaje istinska osjetljivost za duhovno koje

se uvijek budi, koja u biti živi unutar rutine. Ljudski život ne može u

potpunosti postojati bez duha. Filistar bi najradije u potpunosti bio bez

duha: ustati bez duha, doručkovati bez duha, ići u ured bez duha, ručati bez

duha, igrati biljar poslijepodne bez duha i tako dalje; on bi najradije sve

radio bez duha. Ali nesvjesno, duh prožima sav život. Filistar jednostavno ne

obraća pažnju na to; to ga ne zanima.

Dakle, može se reći da antropozofija, u tom pogledu, mora imati ideal da ne

gubi iz vida univerzalno božansko. Ne gubi, jer božansko duhovno pronalazi

u Bogu Ocu, a također, odvojeno od njega, božansko duhovno pronalazi u

Bogu Sinu. Ona je otprilike u sljedećem položaju, ako usporedimo njezine

stavove s ranijim znanjem o Ocu: želim reći - molim vas, nemojte se

uvrijediti na pomalo trivijalan izraz - da je spoznaja Oca, od svih stvari, za

Krista prvenstveno pitala: tko je Njegov otac? - Ako dokažemo tko mu je otac,

onda imamo znanje o Njemu. Ako mu znamo oca, znamo o Njemu. -

Antropozofija je naravno smještena unutar modernog života. Razvijajući

razumijevanje prirode, morala je, naravno, nastaviti razumijevanje Oca. Ali

razvijajući znanje o Kristu, ona u prvom redu polazi samo od Krista.

Proučava, ako smijem tako reći, povijest, u povijesti pronalazi silazni razvoj,

pronalazi misterij Golgote, a odatle uzlazni razvoj; u misteriju Golgote

pronalazi središte i smisao sve ljudske povijesti na Zemlji. Dakle,

proučavajući prirodu, antropozofija uskrsava drevni princip Oca. Ali

proučavajući povijest, pronalazi Krista. Sada je spoznala dvije različite stvari.

I to je kao da putujem u grad A i tamo upoznam starijeg čovjeka, zatim

putujem u grad B i tamo upoznam mlađeg čovjeka. Upoznajem starijeg

čovjeka, upoznajem mlađeg čovjeka, svakog zasebno. U početku me u

potpunosti zanimaju sami po sebi. Kasnije primjećujem određenu sličnost.

Istražujem tu sličnost i otkrivam da je mlađi čovjek sin starijeg čovjeka. Isto

je i s antropozofijom. Ona upoznaje Krista, upoznaje Oca, a tek kasnije



109 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

saznaje o odnosu između njih dvoje; dok je drevna mudrost Oca nastala od

Oca, i o odnosu učila kao o izvornom.

Vidite, u odnosu na sve stvari, antropozofija zapravo mora krenuti novim

putem, i doista je potrebno naučiti preispitati i ponovno proživljavati većinu

stvari, ako netko želi ući u oblast antropozofije. Za antropozofiju nije

dovoljno da, s jedne strane, antropozofi svoj svjetonazor gledaju više ili

manje materijalistički, ili više ili manje u skladu sa starim, tradicionalnim

vjerovanjima, a zatim se okreću nečem drugom - naime, antropozofiji - jer im

se sviđa više od neke druge doktrine. Ali tako stvari ne stoje. Ne smije se

jednostavno kretati od jedne slike do druge, od materijalističke, monističke

slike do antropozofske slike i reći si: pa, antropozofska slika mi se više sviđa.

- Umjesto toga, morate si priznati: ono što ti omogućuje da gledaš
monističku-materijalističku sliku ne omogućuje ti da gledaš antropozofsku

sliku.

Teozofi su vjerovali da im promatranje materijalističko-monističkog

svjetonazora omogućuje percipiranje duhovnog. Otuda taj neobičan

fenomen: u monističko-materijalističkom svjetonazoru govore o tome da je

sve materija, i čovjek je sastavljen isključivo od materije; postoji živčana

materija, krvna materija i tako dalje - sve je materija. Teozofi - mislim na

članove Teozofskog društva - kažu: ne, to je materijalističko gledanje; postoji

duh. - Ali sada počinju opisivati čovjeka prema duhu: fizičko tijelo - gusto;

sada etersko tijelo - tanje, ali magla, tanka magla, u stvarnosti sasvim

materijalističke predodžbe. Sada astralno tijelo - to je opet tanje, ali to je

samo tanja materija i tako dalje. Penjete se takvim ljestvama, ali to je samo

uvijek tanja materija. Da, to je također materijalizam, jer uvijek završite s

materijom, iako sve tanjom materijom. To je materijalizam; oni to

jednostavno zovu duhom. Materijalizam je, barem, iskren, i naziva to

materijom, dok se tamo ono što se shvaća materijalno, označava imenom

duh. Mora se priznati da duhovno treba preispitati; naučiti gledati na

duhovno na drugačiji način nego se gledalo na materijalno.

U Teozofskom društvu, priča je u jednom trenutku postala posebno

zanimljiva. Materijalizam govori o atomima. Ti su atomi predstavljeni na

razne načine, a jaki materijalisti, koji su uzimali u obzir materijalna svojstva

tijela, na kraju su razvili svakakve ideje o atomima. Između ostalog, jedna je

osoba jednom predložila atomsku teoriju u kojoj je atom prikazan kao da je

u nekoj vrsti vibracijskog stanja, kao da se unutar njega nalazi tanka

materija u spiralnim vibracijama. A ako pogledate Leadbeaterove atome,

otkrit ćete da upravo tako izgledaju. Nedavno je članak u engleskom

časopisu pokrenuo pitanje, je li ovaj atom Leadbeatera zapravo 'viđen' ili je

vidovitost Leadbeatera bila ograničena samo na čitanje ove knjige i njezino

prevođenje u spiritualizam.



110 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Ova pitanja moraju se shvatiti vrlo ozbiljno. Tu se radi o preispitivanju sebe

kako bi se vidjelo držimo li se još uvijek materijalizma, samo pripisujući

duhovna imena materijalnom svijetu. Propitivanje mišljenja i osjećaja - to je

ono što je potrebno ako se želi doći do istinski duhovnog svjetonazora. Tek

tada se može steći pogled, perspektiva, za praksu onoga čemu se mora težiti

u procesu iskupljenja grijeha u suočenju s Padom.



111 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

 XII. DVANAESTO PREDAVANJE

Dornach, 28. siječnja 1923.

Ako se osvrnemo na one osobe koje su iskusile noviji duhovni život, koje su

razvile osjećaj kako se taj današnji duhovni život može djelatno nositi u sebi

- pod 'današnji' mislim naravno, na desetljeća u kojima živimo - tada se,

među ostalima, naravno, nailazi na dvije osobe: Hermana Grimma, koji je

također često spominjan ovdje u ovom društvu, i drugu, Friedricha

Nietzsche.

U oba slučaja može se reći da su pokušali uroniti u duhovni život sadašnjice.

Pokušali su osjetiti kako čovjek u svojoj duši može doživjeti ono što se danas

duhovno događa. I kod Hermana Grimma, čovjeka očarava način kako je

prikazivao ljude, ili čak pojedince, iz te istančane svijesti vremena. Kod

Nietzschea više privlači pomnije promatranje kako se on sam osjećao unutar

tog doba. Kad slušamo Herman Grimmove opise suvremenih ljudi općenito

ili pojedinaca, uvijek imamo sliku pred očima; opis se pretvara u sliku. I ta

slika, čini mi se, slika je čovjeka, ljudske figure, koja na leđima vuče

ogroman teret. Ne mogu se ni oteti dojmu da je ovo prava slika za inače

izvrsnu knjigu Hermana Grimma o Michelangelu. Kada čitate ovu knjigu o

Michelangelu Hermana Grimma, zasigurno dobivate svakakve divne

dojmove, ali u konačnici, Michelangelo iz knjige izlazi kao čovjek koji se

umorno vuče, noseći težak teret na leđima. I sam Herman Grimm je imao taj

osjećaj, kako je često govorio: mi moderni ljudi, rekao je, vučemo previše

povijesti za sobom.

Mi, moderni ljudi, čak i ako smo bili lijeni u školi i nismo upili ništa

povijesti, kako se to obično kaže, još uvijek nosimo previše povijesti sa

sobom, kroz sve što je na nas ostavilo dojam od šeste godine nadalje. Nismo

slobodni; nosimo prošlost na leđima.

A kad skrenete pogled s Herman Grimma i okrenete se Nietzscheu, sam

Nietzsche doima se kao osobnost koja pomalo histerično tetura kroz svijet,

neprestano se tresući nad duhovnim životom sadašnjice. A kad ga bolje

pogledate, bilo da planinari Italijom, ili šeta Sils Marijom: on se trese. Ali on

se također trese na takav način da prednji dio tijela drži lagano pognutim. A

kad pogledate zašto se trese, shvatite da on zapravo želi otresti povijest, ono

što čovjek nosi na leđima kao svoju povijesnu prtljagu.

I on se tako osjećao, jer je u relativno mladoj dobi napisao traktat 'O

upotrebi i nedostacima povijesti za život', koji u biti kaže: ljudi sadašnjosti,

skinite povijest s leđa, jer gubite život kada je stalno nosite sa sobom. Ne

znate kako živjeti u sadašnjosti. U svakoj prilici pitate: kako su to radili

stari? - ali ništa od svojih izvornih misli, osjećaja i želja ne iznosite na



112 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

površinu na kreativan način, kako biste mogli istinski živjeti kao ljudi

sadašnjosti.

Ove dvije slike koje prikazuju ljude - Herman Grimm koji ih uvijek prikazuje

s golemim teretom na leđima, i Nietzsche, koji se otresa tog tereta - ovih

dviju slika nemoguće se riješiti kada se razmatra cjelokupni karakter

duhovnog života u posljednjoj trećini 19. i početku 20. stoljeća. A kada se

dublje zađe, otkriva se kako moderno čovječanstvo dahće pod tom

povijesnom težinom. Moglo bi se reći: moderno čovječanstvo izgleda kao pas

koji je jako uzbuđen, a zatim pravi određene geste jezikom; tako moderno

čovječanstvo izgleda pod teretom povijesti. Da, ako se bolje pogleda, postaje

zapanjujuće jasno kako ljudi zapravo dahću i teturaju pod težinom povijesti.

Pogledajmo pretpovijesne ljude - moramo, pak, promatrati pretpovijesna

vremena prema navikama vremena, jer je modernim ljudima izvanredno

teško steći razumijevanje ako se ne iznesu barem slike davnih vremena.

Predstaviti to danas istinski je moguće napraviti samo ako se pokaže što su

stari ljudi radili, a što mi ne. Sada, krenimo s takvim razmatranjem, a zatim

se izravno uhvatimo u koštac s poviješću.

Stari, kada su promatrali prirodu, stvarali su mitove; iz svojih kreativnih

duševnih snaga oblikovali su mitove. Duši su mogli predstaviti ono što se

događa u prirodi na živ, suštinski način. Moderni ljudi više ne mogu stvarati

mitove. Oni ne stvaraju mitove. Ako i pokušaju tu i tamo, oni su književni,

novinarski, drveni. U prvom redu čovječanstvo je zaboravilo kako utjeloviti

ono živo u kreativnom svijetu kroz mitove. Moderni ljudi mogu, u najboljem

slučaju, interpretirati stare mitove, kako kažu. Zatim, kada čovjek više nije

mogao stvarati mitove, barem se okrenuo povijesti. To nije bilo tako davno.

Ali izgubivši moć stvaranja mitova, više nije mogao učiniti ništa smisleno s

poviješću. I tako se dogodilo da su u 19. stoljeću, naprimjer, u području

prava, ljudi izjavili: da, ne možemo stvarati pravo, moramo proučavati

povijesno pravo. Škola povijesnog prava nešto je vrlo neobično; to je

priznanje nekreativne prirode modernog čovjeka. On kaže da ne može

stvarati pravo, pa mora proučavati povijest prava, i širiti to pravo koje uči iz

povijesti. To je bilo nešto što je posebno u Srednjoj Europi bilo rašireno

početkom 19. stoljeća: uvjerenje da se nije sposobno živjeti kao čovjek

današnjice, da se želi živjeti samo kao čovjek povijesti.

I Nietzsche, koji je usred ovog beskrajnog stvaranja povijesti to još uvijek

morao učiti, htio se toga otresti i napisao je svoju knjigu 'O upotrebi i

štetnosti povijesti za život'. Činilo mu se da kada se osvrne na svoje

studentske dane i sve što su mu pričali o davnim vremenima, kaže: ne

možeš disati, sve je to prašina, oduzima ti dah. Dalje s poviješću! Život

umjesto povijesti!



113 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

A onda je došlo kasnije razdoblje 19. stoljeća. Iz prevladavajućeg povijesnog

raspoloženja, pojavio se strah. I taj se strah manifestirao u škrgutanju

zubima ljudi pri samoj pomisli na bilo kakav uvid ljudi u prirodnu

egzistenciju. Postupno, to je nazvano antropomorfizmom. U davna vremena,

ljudi su lako projicirali svoja ljudska iskustva na prirodu, jer su znali da

dolazi od božanskog. Priroda također dolazi od božanskog. Dakle,

povezivanjem vlastite čovječnosti, koja je božanska, s čovječnošću u

vanjskom svijetu, dolazi se do istine. Ali čak bi i najmodernijem čovjeku

zadrhtali zubi i naježio bi se kada bi shvatio: tu je negdje prisutan

antropomorfizam! Razvio bi strašan strah od antropomorfizma.

I mi još uvijek živimo u tom strahu od antropomorfizma, nesvjesni zapravo

da se stalno bavimo antropomorfizmom tamo gdje to ne shvaćamo. Kada u

fizici govorimo o elastičnosti dviju sfera, riječ 'udar' sadrži nešto - jer udar

može biti i udarac u rebro nanesen vlastitom rukom - što udar prebacuje u

područje elastične sile. Ali to se ne primjećuje. Primjećuje se tek kada se

uvede ljudski element u upravljanje svijetom. To jest, ono što se razvilo iz

historicizma jest duboki strah od antropomorfizma. I ljudi zasigurno žive u

tom strahu danas.

Ali time ljudi prekidaju sve mostove do vanjskog svijeta. I prije svega,

prekidaju vezu sa živim razumijevanjem bića Krista. Jer Krist mora živjeti

kao živo biće, ne samo kao netko tko je prepoznat kroz povijest. Stoga

današnji zadatak nije jednostavno odbaciti povijest, ne samo interpretirati i

odbaciti njezinu moć stvaranja mitova, već zaroniti još dublje u tajne nego

što interpretacija dopušta.

Kada se želi govoriti o bilo čemu vezanom uz težnje ljudi danas, uglavnom ne

govorimo iz svježe perspektive neposredne sadašnjosti, već interpretiramo

Parsifala ili neku stariju figuru. Interpretiramo, objašnjavamo. Ali ovo

objašnjavanje uopće nije objašnjavanje, ono je zamagljivanje, jer ništa ne

postaje jasno ili svijetlo, kroz ovu vrstu objašnjavanja; umjesto toga, sve

postaje sve mračnije.

Razlog svemu tome leži u činjenici da nam danas nedostaje hrabrosti, na dva

fronta, da istinski shvatimo svijet svojim dušama. S jedne strane, uspostavili

smo pogled na prirodu, koji napreduje od stanja maglice preko složenog

stanja do konačne toplinske smrti. Unutar toga za moralni svijet nema

mjesta, pa se ostaje unutar područja apstrakcije. To sam već spomenuo.

Modernom čovjeku nedostaje sposobnost prepoznati, da ono što uspostavlja

svojim moralnim impulsima, da su uzroci budućih posljedica, koje će postati

vidljive, koje su stvarne. To razumijevanje je izgubljeno s padom skolastičkog

realizma, koji sam spomenuo jučer.

Kao rezultat toga, sve što predstavlja moralne impulse postalo je nešto puko

konceptualno, s čime ljudi, kao s višim prirodnim poretkom, ne znaju ništa.



114 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Čovjek može najviše gledati u stanje u koje će se Zemlja transformirati. Ako

je iskren, tada si mora reći: ovo je veliko groblje. Tu će također biti pokopani

moralni ideali koje su ljudi osmislili. On također nema iskrenu ideju o tome

kako će iz umiruće Zemlje izrasti novi svijet, svijet koji će biti potpuno

razvijeni proizvod moralnih impulsa koje ljudi trenutno njeguju. Čovjeku

danas nedostaje hrabrosti da svoje moralne impulse shvati kao sjeme

budućih svjetova. To je, s jedne strane, ključno. Ali postoji nešto drugo što

danas zahtijeva još veću hrabrost. S jedne strane, imamo moralni poredak

svijeta, za koji moramo misliti da nije samo apstraktan pojam, već povezan

sa stvarnošću, i koji će, nakon što fizički svijet nestane, postati novi fizički

svijet. Ako nam nedostaje hrabrosti da to shvatimo, imat ćemo još manje

hrabrosti za nešto drugo.

S druge strane, vidimo prirodni poredak. Taj prirodni poredak, koji stoji

nasuprot moralnom poretku, donio nam je veličanstvenu prirodnu znanost,

divljenja vrijednu prirodnu znanost. Ali razmotrimo danas glavni impuls

prirodne znanosti. Taj glavni impuls prodire u sve krugove. Rekao bih da

prosječni poljoprivrednik danas, zna više o onome što širi znanstveni

svjetonazor nego duhovni svjetonazor. Ali pod kojim se okolnostima razvila

moderna znanost? To se posebno dobro može ilustrirati jednim primjerom,

jer je kod tog primjera razvoj izvanredno brz. Tek je na prijelazu iz 18. u 19.

stoljeće počelo nastajati ono što sada prožima cijelu našu vanjsku kulturu

kao sastojak kulture. Zamislite samo ogromni kontrast! Sjetite se onog

fizičara koji je secirao žablji batak: stavio je metal s njegovog prozorskog

poklopca između žabljih bataka - žablji batak se trznuo, i tako je otkriven



115 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

elektricitet. Koliko je to davno bilo? Ni stoljeće i pol. A danas je elektricitet

sastojak kulture. Ali ne samo sastojak kulture. Vidite, kada su ljudi mojih

godina još bili mladi jazavci, nikome u području fizike nije palo na pamet

govoriti o atomima na bilo koji drugi način osim kao o sićušnim,

neelastičnim, ili čak elastičnim sferama koje se međusobno sudaraju i tako

dalje, a zatim su izračunavali rezultate tih sudara. Tada nikome ne bi palo

na pamet zamisliti atom tako jednostavno kao što ga mi danas zamišljamo:

kao elektron, kao entitet koji se u potpunosti sastoji od elektriciteta.

Misao ljudi potpuno je zaokupljena elektricitetom, i to u relativno kratko

vrijeme. Danas govorimo o atomima kao nečemu u čemu se elektricitet

distribuira oko neke vrste malog sunca, oko središnje točke; govorimo o

elektronima. Dakle, kada pogledamo funkcioniranje svijeta, sumnjamo da je

elektricitet posvuda. Ovdje je vanjska kultura već povezana s mišljenjem.

Ljudi koji nisu bili izloženi električnom svijetu, ne bi zamišljali atome kao

električki nabijene.

A ako se sada pogledaju ideje koje su postojale prije doba elektriciteta, može

se o njima reći: one su misliocu prirode još uvijek davale slobodu da unutar

prirode zamisli duhovno, barem apstraktno. - Sitni ostatak skolastičkog

realizma još je uvijek postojao. Ali elektricitet je modernom čovjeku išao na

živce, i iz živaca izbacio sve što je bilo usmjereno na duhovno.

To je otišlo i dalje. Sva iskrena svjetlost koja preplavljuje univerzum

postupno je oklevetana, optužena da je nešto slično elektricitetu. Kad čovjek

danas govori o tim stvarima, nekome čija je glava potpuno uronjena u val

električne kulture, prirodno se čini da govori potpune gluposti. Ali to je zato

što se ta osoba, s glavom koja to vidi kao glupost, vuče s isplaženim jezikom

poput psa koji se sav ugrijao, opterećen težinom povijesti i pritisnut

povijesnim konceptima, nesposoban govoriti iz neposredne sadašnjosti.

Jer vidite, s elektricitetom se ulazi u oblast koja se imaginativnom pogledu

predstavlja drugačije od drugih oblasti prirode. Sve dok se čovjek nalazio u

području svjetlosti, u svijetu zvuka, to jest u optici i akustici, nije trebalo

moralno prosuđivati što su mu kamen, biljka i životinja otkrivali u svijetlu

kao boje, u svijetu zvuka kao zvukove, jer je imao slabašan odjek stvarnosti

koncepata i ideja. Ali elektricitet je potjerao taj odjek. I ako, s jedne strane,

danas za svijet moralnih impulsa ne možemo pronaći stvarnost, onda, s

druge strane, još manje možemo pronaći moral u području onoga što danas

smatramo najvažnijim sastojcima prirode.

Ako netko danas moralnim impulsima pripisuje stvarnu učinkovitost, tako

da oni posjeduju moć, poput sjemena biljke, da kasnije postanu osjetilna

stvarnost, onda se smatra polubudalom. Ali ako bi se danas pojavio netko i

moralne impulse pripisao prirodnim pojavama, onda bi se smatrao

potpunom budalom. Ipak, svatko tko je ikada svjesno osjetio električnu



116 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

struju koja teče kroz njegov živčani sustav, zna da elektricitet nije samo

prirodna struja, već da je elektricitet u prirodi istovremeno i moralna sila, i

da u momentu kada uđemo u oblast elektriciteta, istovremeno ulazimo u

oblast morala. Jer ako spojite zglob prsta na zatvoreni strujni krug, odmah

osjećate da proširujete svoj unutarnji život u oblast unutarnjeg čovjeka, gdje

se pojavljuje i moral. Ne možete tražiti intrinsični elektricitet svojstven

čovjeku ni u jednoj drugoj oblasti osim gdje se pojavljuju i moralni impulsi.

Tko god iskusi ukupnost elektriciteta, istovremeno prirodno doživljava i

moral. I, sasvim nesvjesno, moderni fizičari upustili su se u svojevrsni

hokus-pokus. Zamislili su atom kao električan, i, iz prevladavajuće svijesti

tog vremena, zaboravili su da zamišljajući atom kao električni, ovom atomu

pripisuju moralni impuls, svakom atomu, istovremeno ga čineći moralnim

bićem. Ali sada govorim krivo. Jer čineći atom elektronom, ne čine ga

moralnim bićem, već nemoralnim. Iako moralni i prirodni impulsi postoje

unutar elektriciteta, to su nemoralni impulsi, instinkti zla, koje mora

prevladati viši svijet.

A najveća suprotnost elektricitetu je svjetlost. Smatrati svjetlost

elektricitetom jest spajanje dobra i zla. Izgubljeno je pravo razumijevanje zla

u prirodnom poretku, ako se ne zna da elektrificiranjem, atom zapravo

postaje nositeljem zla - ne samo, kao što sam objasnio na prošlom ciklusu,

nositeljem smrti, već nositeljem samog zla. Nositeljima smrti čini ih se

dopuštajući im da uopće budu atomi, shvaćajući materiju atomistički. U

trenutku kada se elektrificira ovaj dio materije, u tom istom trenutku

priroda se shvaća kao zlo. Jer električni atomi su zli, mali demoni.

To zapravo mnogo govori. jer govori da je moderno objašnjenje prirode na

putu da se istinski uskladi sa zlom. Ti neobični ljudi s kraja Srednjeg vijeka,

koji su se toliko bojali Agrippe von Nettesheim, Trübema von Sponheim i

drugih, koji su s zlom pudlicom Fausta hodali okolo, zasigurno su sve to

izrazili nespretno. Ali čak i ako su im koncepti bili pogrešni, njihovi osjećaji

nisu bili sasvim pogrešni. Jer kada danas vidimo fizičara kako besmisleno

objašnjava da se priroda sastoji od elektrona, on zapravo izjavljuje da se

priroda sastoji od malih demona zla. I jednostavnim priznavanjem samo te

prirode, zlo se proglašava bogom svijeta. Kad bi netko bio suvremena osoba i

ne bi postupao prema tradicionalnim konceptima već prema stvarnosti, tada

bi shvatio da - baš kao što moralni impulsi imaju život, imaju prirodan život,

kroz koji se ostvaruju kao kasniji, osjetilni svijet stvarnosti - elektricitet u

prirodi također posjeduje moral. Naime, ako moral ima prirodnu stvarnost u

budućnosti, onda je elektricitet imao moralnu stvarnost u prošlosti. A kad to

danas gledamo, vidimo slike bivše moralne stvarnosti, koje su se, međutim,

preobrazile u zlo.

Kad bi antropozofija bila fanatična, kad bi antropozofija bila asketska, onda

bi naravno nakon pojave elektriciteta uslijedila oluja kritika. Ali to bi bila



117 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

potpuna besmislica, jer samo oni svjetonazori koji ne uzimaju u obzir

stvarnost mogu tako govoriti. Mogu reći: Oh, to je ahrimanski! Dalje s tim! -

To se može učiniti samo apstraktno. Jer ako ste upravo dogovorili sektaški

sastanak i iz opreza se bunili prema Ahrimanu, onda jednostavno siđete

dolje i uđete u električni tramvaj. Dakle, svo ovo prigovaranje o Ahrimanu,

koliko god sveto zvučalo - oprostite na trivijalnom izrazu - je besmislica.

Jednostavno se ne može poreći da se s Ahrimanom mora živjeti. Samo se s

njim mora živjeti na pravi način; ne smije se dopustiti da nadvlada.

I već iz moje prve misterijske drame, iz završne scene, možete vidjeti što

znači nesvjesnost o nečemu. Pročitajte ponovno ovu završnu scenu i vidjet

ćete da je nešto sasvim drugo, jesam li o nekoj stvari nesvjestan, ili je

svjesno shvaćam. Ahriman i Lucifer imaju vrhovnu moć nad ljudima kada ih

ljudi nisu svjesni, kada ljudima mogu manipulirati bez njihovog znanja. To je

izričito navedeno u završnoj sceni prve misterijske drame. Stoga, ahrimanski

elektricitet vlada civiliziranim čovjekom samo dok on, nesvjesno, bez znanja

elektrificira atome i vjeruje: to je bezopasno. On jednostavno ne shvaća da

time zamišlja prirodu kao da se u potpunosti sastoji od malih demona zla. A

ako čak ide toliko daleko da elektrificira svjetlost, kao što je to učinila jedna

nedavna teorija, onda karakteristike zla pripisuje dobrom Bogu. Zaista je

zastrašujuće do koje mjere je naša trenutna prirodna znanost demonizam,

štovanje demona. Čovjek jednostavno mora postati svjestan toga, jer je

svijest ono što je važno - živimo u dobu duše svijesti.

Zašto ne razumijemo da živimo u dobu duše svijesti? Ne razumijemo to, jer

na leđima nosimo teret povijesti, jer ne radimo s novim konceptima, već
samo sa starim.

I kada netko to osjeti, kao što je osjetio Nietzsche, on isprva pribjegava samo

kritici, ali ako ostane zaglavljen u starim metodama, nije sposoban pokazati

smjer u kojem razvoj mora ići. Pogledajte ovog, rekao bih, briljantnog mladog

Nietzschea, koji je napisao sjajan traktat: 'O korištenju i zlouporabi povijesti

za život', koji je zaista vatrenim riječima zahtijevao da odbacimo teret

povijesti i postanemo potpuno prisutni, da na mjesto prošlosti stavimo život.

I što se dogodilo? Uzeo je darvinizam i osvijestio - pa, da: od životinje je

nastao čovjek, i tako će se iz čovjeka pojaviti nadčovjek (Übermensch). - Ali

taj Übermensch ostao je potpuno apstraktan konstrukt, lišen supstance,

prazna ljudska vreća. Može se o njemu fizički reći svašta, ali se ne može

prizvati nikakva njegova slika. Svakako, prirodoslovce se može, u

Nietzscheovom smislu nazvati kalkulatorima; to je čak i vrlo prikladno

skovan izraz, jer danas prirodoslovci gotovo ne rade ništa osim računaju. A

ako netko ne računa, poput Goethea, naprimjer, onda ga izbacuju iz hrama

prirodne znanosti. Ali ono što je u pitanju je zapravo nešto sasvim drugo.

Ono o čemu se ovdje radi jest hrabrost prepoznati moral u njegovoj

stvarnosti i ono prirodno u njegovoj idealnosti na njegovom pravom mjestu;



118 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

prepoznati moralne impulse kao sjeme kasnijeg prirodnog poretka;

prepoznati prirodni poredak s njegovim elektricitetom danas kao moralni

poredak, iako amoralni, zao poredak. Mora se imati hrabrosti, na pravom

mjestu prirodi pripisati moralne kvalitete.

Naravno, za to je nužno pravilno razumijevanje ljudske prirode. Jer ako bi

čovjek, s gledišta moderne fiziologije, razmatrao zašto bi nemoralni impuls,

kojemu podlegne, trebao naštetiti njegovom tijelu, bio bi glup da to prizna

prema trenutnoj fiziologiji i biologiji. Upoznat je sa svim procesima koji se

odvijaju u krvi, živcima i tako dalje: nigdje u tim procesima nema spomena o

moralu. A kada govorimo o elektricitetu i ljudima pripisujemo unutarnji

elektricitet, ne znamo ništa o činjenici da taj elektricitet zapravo može

apsorbirati nemoralne impulse. Danas govorimo o apsorpciji kisika, o svim

vrstama apsorpcije u materijalnom smislu. Ali činjenica da elektricitet u

nama apsorbira nemoral i da je to prirodni zakon kao i svaki drugi, ne

raspravlja se, kao što se ne raspravlja o tome da svjetlost koju primamo iz

vanjskog svijeta čuva dobre, moralne impulse u nama. U fiziologiju moramo

unijeti duhovno.

Ali to možemo učiniti samo ako se oslobodimo starih konceptualnih tereta

povijesti, koji gmižu i bodu u nama, i prije svega, gaze nam po leđima. To

možemo učiniti samo ako se sjetimo: s padom skolastičkog realizma, naši su

koncepti postali riječi - riječi u negativnom smislu - i riječi nas više ne mogu

povezati sa stvarnošću. Više ne živimo riječi; inače bismo, slijedeći zvukove,

još uvijek doživljavali nešto živo. Samo razmislite koliko sam često puta

ovdje rekao: duh koji vlada jezikom je mudar duh, daleko mudriji od bilo

kojeg pojedinog čovjeka. - U svakoj prilici čovjek to može percipirati ako

razvije osjećaj za ono divno, koje živi u oblicima riječi. Samo zamislite - a nije

drugačije ni u drugim jezicima - kada kažem: 'besinnen' (odražavati), 'ich

besinne mich' (odražavam sebe) i 'ich habe mich besonnen' (odrazio sam

sebe)! - Danas u učionicu učitelj uvlači teret povijesti, ne vješa taj teret na

čavao, već uči pod tom težinom s ljepljivim jezikom, u najboljem slučaju

uspijevajući učenicima gramatički reći: Ich besinne mich - to je sadašnje

vrijeme; Ich habe mich besonnen - to je perfekt. 

Ali kad sam sebe odrazio, moram osjećati, što to znači: odrazio sam sebe? -

Stajao sam na suncu! I kada sebe odražavam, iskoristio sam sunčevu

svjetlost koja je u meni, tu se 'o' zgušnjava u 'i'. - Zapravo, kada Sunce živi u

meni, onda su to - osjetila! Kada se predam Suncu, ne znam ništa više o

osjetilima; tada su ona Sunce. Iz osjetila izlazim u svijet. Postajem član

kozmosa upijajući prošlost. Čovjek mora živjeti s govorom, mora osjetiti što

znači kada 'i' postane 'o'. To označava nešto što čovjek čini u svijetu kada

dopusti da u govoru 'i' postane 'o'!

Ove stvari ukazuju na to kako se trebamo vratiti temeljima čovječnosti kako

bismo objasnili čežnje poput onih koje su osjećali najveći umovi - Herman



119 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Grimm, Nietzsche. Nečim poput euritmije stvaramo nešto što se vraća samim

temeljima čovječnosti. Stoga je toliko važno, da posebno antropozofi,

ispravno shvate takvu kreaciju kao što je euritmija, na tim temeljima. Važno

je da mi, kao antropozofi, osjetimo što se uistinu podrazumijeva pod

obnovom civilizacije.

Dakle, u sadašnjosti, ono što je istinski važno, nije da unosimo još više

povijesti, već da postanemo suvremeni ljudi. Ta se svijest mora pojaviti u

dušama antropozofa. Inače će antropozofija i dalje biti pogrešno shvaćana.

Takve se tendencije ponavljaju, otkrivajući predrasudu: ne bismo li samo

mogli ubaciti malo euritmije tu i tamo, kako bi ljudi vidjeli nešto euritmije u

drugim stvarima? Kako bismo mogli ugoditi ljudima, ubaciti malo euritmije

ili antropozofije tako da bude po njihovom ukusu? - To ne smije biti naš cilj.

Umjesto toga, moramo svijetu, s apsolutnom iskrenošću i integritetom,

predstaviti ono čemu antropozofija istinski teži. Inače nećemo stići nigdje.

Držeći se starih načina, nećemo postići stvari koje sam upravo opisao, a koje

se moraju postići kako čovječanstvo ne bi propalo.

Nije li tako, ponovno promišljanje i ponovna percepcija bile su riječi koje sam

jučer upotrijebio. Moramo doći do takvog ponovnog promišljanja i ponovne

percepcije, ne samo do razmatranja drugačijeg svjetonazora. I moramo

skupiti hrabrost da primijenimo moralne koncepte - u ovom slučaju anti-

moralne koncepte - kada govorimo o elektricitetu. Moderni čovjek se,

uostalom, boji takvih stvari. Neugodno mu je priznati da kada se ukrca u

električni vlak, sjedi u stolici Ahrimana. Stoga to mistificira, praveći

sektaška okupljanja, gdje se kaže: moramo se čuvati Ahrimana. - Ali to nije

poanta, važno je da znamo: razvoj Zemlje je od sada onaj u kojem same

prirodne sile, koje utječu na kulturni život, moraju biti ahrimanizirane. I

toga se izrazito mora biti svjestan, jer se samo na taj način može pronaći

pravi put.

Razvijanje ovog razumijevanja u sebi također je dio zadatka antropozofa. I ne

može se raditi o jednostavnom prihvaćanju antropozofije kao svojevrsne

zamjene za nešto što se prije pružalo u vjerskim ispovijestima. One su danas

mnogim takozvanim obrazovanim ljudima postale dosadne; antropozofija još
nije toliko dosadna, zanimljiva je; pa se ne okreću ovoj ili onoj ispovijesti, već
antropozofiji. To ne može biti slučaj, već je u pitanju sljedeće: da iz naše

svijesti o vremenu, sasvim objektivno osjećamo pripadnost naših srca

božanskom srcu svijeta. A to se može postići upravo putevima koji su ovdje

opisani.



120 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha



121 / 121

Rudolf Steiner - Živa spoznaja prirode. Intelektualni pad i spiritualno uzdizanje od grijeha

Napomena

Predavanja predstavljena ovdje, od 5. do 28. siječnja 1923, održana su u

Dornachu u takozvanoj 'stolarskoj radionici', provizornom drvenoj zgradi čije

su prostorije služile za tehnički, umjetnički i duhovno znanstveni rad

tijekom desetogodišnjeg razdoblja izgradnje Goetheanuma. Sam

Goetheanum, drvena građevina s dvostrukom kupolom, koju su izgradili

brojni umjetnici iz mnogih zemalja prema planovima i pod vodstvom Rudolfa

Steinera, uništen je u požaru na Staru godinu 1922/23, nedugo nakon

završetka večernjeg predavanja Rudolfa Steinera. Bez prekidanja planiranih

događaja, oni su se održavali u stolarskoj radionici od 1. siječnja nadalje,

počevši s izvedbom Oberuferove drame Bogojavljanje. U Dornachu su se tada

okupili sudionici Božićne konferencije, na koju su ih pozvali Udruga

prirodoslovaca i podružnica pri Goetheanumu. Uz predavanja za sve

prisutne članove Antropozofskog društva na temu 'Duhovno zajedništvo

čovječanstva', Rudolf Steiner je održao ciklus 'Trenutak nastanka prirodne

znanost u svjetskoj povijesti i njezin razvoj od tada'. Prva ovdje tiskana

predavanja uključuju sudionike ovog ciklusa, posebno prisutne studente.

Za pozadinske informacije o požaru, vidi 'Rudolf Steiner i civilizacijski zadaci

antropozofije: retrospektiva godine 1923', uredila i predstavila Marie Steiner,

Dornach 1943. (namijenjeno za knjižnicu broj GA 259); vidi također, između

ostalog, Emil Leinhas, 'Iz rada s Rudolfom Steinerom', Basel 1950, poglavlje

'Silvestrovo 1922/23 - požar Goetheanuma'.

Tekstualna osnova: Predavanja je transkribirala profesionalna stenografkinja

Helene Finckh. Njezin vlastiti prijepis u obični tekst čini osnovu za

publikaciju. Sadašnju kompilaciju uredio je Wolfram Groddeck 1966. Za

ponovno izdanje iz 1982. dodani su sadržaj i bilješke, a neki problematični

odlomci ponovno su pregledani u svijetlu stenografskog prijepisa.




